
 

 

 

 

Stelo MARINA 
 

 

 

VIVRE UTILE 
se libérer de l’ego 

 

suivi de 
 

Conversations avec X 



 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 3 

Préambule 

 

 
Le présent ouvrage s’adresse à celles et 

ceux qui ont ressenti, à un moment de leur 

vie, un appel, parfois très confus, de l’ordre 

de l’Absolu, à se retrouver soi-même, qui 

ont fait le premier pas sur ce chemin et qui 

ont peut-être su percevoir que « quelque 

chose » avait fini par les en détourner de la 

façon la plus aveuglante possible, en leur 

laissant croire tout le contraire. 

 

Ce livre ne se présente pas comme un 

exposé théorique, classé et étiqueté de 

façon très rationnelle, avec une pédagogie 

censée apporter le savoir. 

De même que nous apprenons à vivre au 

gré des évènements extérieurs, sans aucune 

logique apparente, ce livre offre une 

succession « d’évènements » apparemment 

disparates où votre réflexion et votre 

intuition viendront puiser ce qu’elles 

peuvent y entendre et voir à l’instant de 

votre lecture. 

 

Bien sûr, il aurait été possible de vous 

présenter un exposé du fonctionnement de 



 4 

la vie, de l’être humain, et de la 

Connaissance tels que mon expérience m’a 

permis de les percevoir, entendre et  voir. 

Cet exposé n’aurait atteint que votre 

intellect, que votre mental, ce qui est un très 

mauvais procédé pour engager et 

poursuivre une démarche d’évolution 

personnelle. 

 

Si vous êtes réellement - c'est-à-dire 

sincèrement et avec détermination - dans 

l’intention réelle - c'est-à-dire non pas dans 

la volonté ou le souhait ou le désir mais 

dans cette force indicible qui meut - d’une 

telle démarche d’évolution - c'est-à-dire 

d’ouverture de conscience et d’agir vers ces 

retrouvailles avec qui vous êtes réellement, 

vous aurez probablement, vers la fin de cet 

ouvrage, peut-être même sans en avoir 

encore pleinement conscience, perçu, 

entendu, vu ce que ces évènements étaient 

venus vous dire. 

 

Je les livre donc à votre cœur. 

 
Octobre 2010 



 5 

l’Infini 

 

Dimanche 26 octobre 1997.  

Un champ bordé de chênes et de 

châtaigniers.  

Un doux soleil d’automne.  

Quelques heures plus tôt, nous avions 

fait l’amour dans cette douceur, dans cette 

tendresse, dans ce plaisir et surtout dans 

cette communion que nous avions appris 

ensemble à nous donner. Nous étions restés 

très longuement allongés l’un à côté de 

l’autre, main dans la main. Puis nous étions 

sortis, un peu à l’écart de la ville, pour aller 

flâner, en prétextant quelque cueillette de 

châtaignes.  

Une heure, peut-être, s’était écoulée sous 

les chênes et les châtaigniers ; le champ 

était baigné de cette douce lumière de fin 

d’après-midi d’automne ; et nous nous 

dirigions lentement vers l’entrée du champ.  



 6 

Arrivé près du fossé bordant la route, 

j’eus une sensation étrange : je n’étais plus 

vraiment là, et en même temps j’étais 

pleinement là, je n’avais jamais été aussi 

présent au présent, je n’avais plus les 

mêmes sensations corporelles, je n’avais 

plus les mêmes repères physiques, tout mon 

environnement me sembla tout à coup irréel 

et en même temps tout cet environnement 

n’était plus différent de moi, il était moi, ou 

j’étais lui, nous ne faisions qu’un, je me 

sentais comme dans un brouillard où je 

voyais parfaitement clair, je ne voyais plus 

avec mes yeux mais avec tout mon corps, le 

champ, les arbres, le ciel, tout était comme 

le prolongement de mon corps, corps que je 

ne sentais plus, du moins je ne le sentais 

plus comme différencié du reste ; le temps 

s’était comme arrêté ; tout était calme, 

serein, puissant, le temps d’un instant, un 

instant comme l’éternité.  

La sensation se dissipa et mes pas me 

portèrent vers la route, la voiture …  

Nous sommes repartis, en silence ; j’étais 

en grande sérénité ; cet état dura plusieurs 

heures. Ma compagne finit par rompre le 



 7 

silence, me disant qu’en cet instant-là 

j’avais semblé étrangement calme, mes 

yeux brillaient.  

Nous n’en avons plus jamais parlé.  

Il m’a fallu très longtemps pour 

commencer à mettre des mots sur cet 

évènement. Durant plusieurs années, j’avais 

même fini par l’oublier. Puis la lecture de « 

la prophétie des Andes » où James Redfield 

parle de ce qu’il appelle l’expérience 

mystique, puis une conférence d’Arouna 

Lipschitz où elle parla de ce qu’elle appelle 

son expérience fusionnelle, puis la 

rencontre chez des amis d’un certain B. qui 

me raconta une expérience similaire vécue 

en 1985, la « réalité ultime » des 

bouddhistes, l’expérience du numineux de 

Jung… tout ceci réveilla en moi le souvenir 

de cet évènement.  

Désormais, je ne pouvais plus continuer 

à vivre comme si « cela » n’existait pas.  

Et il m'a fallu bien plus longtemps 

encore pour voir  que, ce jour-là, l'Infini 

m'avait non seulement montré l'existence de 



 8 

cette réalité mais aussi le chemin pour y 

parvenir : l'Amour et la neutralité.  

- L'Amour, qui n'est pas l'amour "humain", 

même si cela peut passer par la forme 

"amour humain", mais l'amour infini, un 

amour infini dénué d'intensité émotionnelle 

mais empli d'une intense sérénité, un amour 

évident.  

- La neutralité, c'est à dire un rapport neutre 

au monde, une neutralité qui n'est pas 

indifférence, ni lâcheté, mais une 

acceptation des réalités sans se poser de 

questions inutiles ; ainsi, les châtaignes sont 

là, elles s'offrent, je les reçois, comme une 

évidence, je les touche, j'en fais l'expérience 

sensible, je vois la beauté du paysage, je 

respire l'air pur du lieu, je suis encore dans 

le partage avec ma compagne, l'amour 

continue à s'échanger, même avec une 

certaine distance, avec une apparente 

indifférence... 



 9 

2 

l’ego 
 

Quelle idée vous faites vous de l’ego ?  

Une image un peu floue à travers la 

définition de l’égoïsme ? Peut-être plus 

sûrement à travers votre propre définition 

de l’égoïsme ?   

Là, déjà, c’est votre ego qui vous raconte 

des histoires ; sur sa propre définition de 

lui-même. Il est très fort ! 

Oubliez tout ce que vous avez appris et 

entendu à propos de l’égoïsme, toutes les 

idées préconçues, toutes les idées fausses 

destinées à induire cette morale qui nous 

emprisonne dans un mode sociétal qui nie 

notre véritable existence. 

L’ego, c’est sa voix qui vous parle en 

permanence, en arrière-fond,  dans votre 

mental ; elle vous raconte des tas 

d’histoires, elle travestit toute réalité, et si 



 10 

vous la croyez, le plus souvent vous vous 

perdez. 

Comment retrouver le chemin, le chemin 

vers soi-même, ne plus se perdre, être le 

plus possible dans l’attitude juste ?   

En maîtrisant son ego, comme un 

cavalier doit maîtriser son cheval pour ne 

pas être désarçonné et aller dans la bonne 

direction. Pourquoi laisseriez-vous votre 

cheval mener votre vie à votre place ?  

Alors, plus précisément, où est le 

problème, avec l’ego ?   

Dans ses excès. Et avec l’ego, nous 

sommes très vite dans l’excès. Vous 

n’imaginez peut-être pas encore jusque 

dans quelles subtilités il peut se nicher, 

combien il peut se travestir, vous tromper, 

échapper à votre conscience.   

Et comment maîtriser l’ego ?   

C’est une démarche de prises de 

conscience, d’évolution de la conscience, 

qui demande à être vécue dans le 



 11 

quotidien : appliquer dans son quotidien ce 

que la conscience révèle peu à peu, marcher 

sa parole, être en harmonie avec soi-même. 

La conscience perçoit alors des réalités qui 

étaient jusqu’alors inaccessibles, le 

discernement s’affine afin de distinguer de 

mieux en mieux ce qui vient de l’ego et ce 

qui vient du plus profond de soi-même. 

Reste à poser les actes, seule voie du 

changement.  

Je (re)deviens alors moi-même. Je 

retrouve tout mon potentiel, ce potentiel 

infini qui est là, à portée de soi lorsqu’il n’y 

a plus de peur, plus de doute, plus d’ego 

non-maîtrisé pour venir douter et avoir 

peur. 



 12 

3 

 
manifestations ordinaires de l’ego (1) 

 

Une des manifestations très répandues de 

l’ego consiste à donner à l’homme une 

vision romantique des choses. Cela 

s’applique à de nombreux domaines et il est 

toujours plus parlant de s’y intéresser à 

travers un domaine particulièrement 

humain, sensible, ayant une image de cause 

juste, car cela permet de mieux voir 

comment l’ego récupère ce qui est juste à 

l’origine pour en faire quelque chose de 

destructeur. 

Il en est ainsi de l’écologie et je vous 

invite à vous intéresser, par exemple, aux 

propos de Fabrice Nicolino dans son livre 

« Qui a tué l’écologie »1 afin de sortir d’un 

regard un peu naïf sur l'écologie et surtout 

sur ceux qui s'y identifient. Il y est question 

notamment de l’entourloupe qu’a été le 

Grenelle de l’environnement et comment 

des associations et des personnalités 

                                                
1 Éditeur : LES LIENS QUI LIBERENT EDITIONS 



 13 

médiatiques du monde de l’écologie 

parviennent à des résultats contraires à leurs 

idéaux. 

Je n'y ajouterai que deux commentaires :  

Le premier, toujours faire en sorte de se 

défaire du regard angélique que notre 

propension au laisser-aller cherche à nous 

faire porter sur les choses ; même très 

idéalistes et désireux de ne pas sacrifier nos 

idéaux, n'oublions pas d'avoir aussi une 

approche pragmatique des choses.  

Le second, n'oublions pas non plus que la 

plupart des êtres humains qui se sont 

engagés dans l'écologie sont des êtres qui, à 

quelque degré que ce soit, sont encore 

dominés par leur ego, des êtres qui 

simplement ont entendu à un moment de 

leur vie un appel de leur sensibilité à mieux 

respecter l'environnement mais qui le font 

le plus souvent sous l'emprise de leur ego. 



 14 

4 

 

son oeuvre 
 

 

Bernard Clavel disait qu'un écrivain doit 

s'écarter de tout ce qui risque de l'écarter de 

son œuvre.  

Carlos Castaneda dans la bouche de Don 

Juan ou les apôtres dans celle de Jésus ne 

disaient pas autre chose, sur un plan global. 

L'être humain devrait sans cesse chercher à 

s'écarter de tout ce qui l'écarte de son 

oeuvre, c'est à dire de son chemin de vie, 

c'est à dire atteindre sa perfection qui est sa 

nature originelle. 



 15 

5 

numérologie 
 

 

Parmi les outils ou pseudo-outils mis à la 

disposition du chercheur de vérité, quêteur 

de lui-même, la numérologie connait 

diverses tendances, diverses écoles dont les 

résultats peuvent être très différents voire 

opposés quant à l’interprétation du thème 

numérologique d’une personne donnée. 

Dans ces conditions, difficile d’accorder 

une valeur à cet « outil ».  

C’est oublier qu’il en est de la 

numérologie comme des religions et bien 

d’autres choses encore, elle est incarnée par 

des êtres humains toujours plus ou moins 

pris dans les rets de l’ego, même s’ils sont 

(plus ou moins) inspirés par l’Infini.  

Fidèle à un fonctionnement qui a 

largement fait ses preuves sur l’humanité, 

l’ego met (très vite) l’être humain dans 

l’excès, apportant ainsi, notamment, de 

l’information fausse à ce qui avait été 



 16 

justement inspiré à l’origine. Il convient 

donc, là aussi, de détacher tout ce qui 

dépasse en trop pour revenir à l’essentiel.  

Né en fin d’année, au mois de décembre 

précisément, je me suis longtemps demandé 

pourquoi la couleur des années de mon 

thème numérologique vu par les tenants du 

fonctionnement par année civile était en 

décalage d’un an par rapport à mon ressenti 

global, avec le recul, des années en 

question. J’ai pensé avoir trouvé la solution 

en rencontrant les tenants du 

fonctionnement par année débutant à la date 

anniversaire, mon thème vu à travers leurs 

yeux harmonisant bien mieux mon ressenti 

avec leurs calculs.  

Mon travail de chercheur de vérité 

(quêteur de mon être essentiel) m’a amené 

aujourd’hui à une évidence : la vérité se 

trouve non pas entre les deux (un 

compromis est toujours une compromission 

et le juste milieu n’est jamais un entre-deux 

« géographique ») mais à l’essence du Tout.  

Si l’approche de la Vérité peut se faire 

aussi par les nombres, il est préférable de ne 



 17 

jamais oublier que, d’une part, une 

immensité de cette Vérité nous sera 

 probablement à tout jamais inaccessible, et 

peut-être même encore lorsque nous serons 

parvenus à la tierce-attention, si nous y 

parvenons un jour ; et, d’autre part,  pour ce 

qui peut être accessible à notre conscience, 

même très ouverte, d’humain incarné, et au 

prix d’un long travail de chercheur, il est, 

ici aussi, une telle complexité d’influences 

que nous ne pouvons avoir de certitude 

quant aux précisions que nous désirons 

obtenir en conceptualisant ou utilisant 

l’outil numérologique.  

Il est également préférable de ne jamais 

oublier que nous ne pouvons pas avoir une 

appréhension rationnelle de ce qui n’est pas 

rationnel, tout au plus une approche qui 

n’aurait aucune valeur de sûreté. 

Il vaut donc mieux élaguer le trop de 

précisions que les numérologues aimeraient 

à nous faire accroire pour satisfaire, même 

inconsciemment, leur ego et apprendre à 

nous contenter de « grandes lignes », même 

un peu vagues, qui nous parlent 



 18 

suffisamment puis agir cette approche 

d’une façon la moins mentale possible.   

Par exemple, j’ai ainsi élagué l’usage des 

nombres des mois et jours (notamment de 

naissance) qui non seulement apportaient 

peu de valeur ajoutée au résultat mais 

avaient une fâcheuse tendance à trop 

souvent venir le pervertir, pour m’en tenir à 

l’année dont le cycle est suffisamment 

conséquent dans une vie d’homme pour être 

plus sûrement parlant, sans pour autant 

l’idolâtrer dans ce qu’elle a de « civile » ni 

oublier qu’il fût un temps où le mois de 

décembre, étymologie oblige,  était le 

dixième mois de l’année lorsque l’année 

civile commençait au début du mois de 

mars, et que tout ceci est le plus souvent 

excessivement conventionnel.  

Surtout, j’ai préféré approfondir, en 

dehors de toute volonté, mon propre 

ressenti quant aux couleurs de mes années 

passées et comment tout ceci trouvait une 

certaine cohérence.  

Il m’est ainsi apparu que, né en 1959, 

année 6 (amour / engagement), j’étais re-né 



 19 

en 1989, année 9 (vision globale / fraternité 

universelle), en débutant ce chemin de 

quêteur de moi-même dans le courant du 

mois de mai, et que cette renaissance avait 

effectivement mis en marche un premier 

cycle de 9 ans : l’année 1998 avait ainsi 

marqué une nouvelle ponctuation dans la 

couleur globale de mon chemin, en 9.  

Ces dernières années, une nouvelle 

évidence s’est invitée : non seulement les 

couleurs se superposent dans des périodes 

de transition mais elles le font, dans l’année 

considérée, par rapport à la période de 

renaissance, sur une durée de transition de 

plusieurs semaines, voire plusieurs mois, 

avec, 6 mois plus tard, une sorte de rappel 

plus ou moins sensible selon notre affinité 

avec telle ou telle couleur d’énergie.  

Ainsi, aux alentours de mai 2011, j’ai 

senti une énergie 7 (spiritualité), déjà 

quelque peu présente, commencer à monter 

en puissance pour trouver une sorte 

d’apogée en novembre suivant, ce 

paroxysme en marquant simultanément 

l’extinction complète.  



 20 

Aux alentours de mai 2012, c’est 

l’énergie 8 qui commença à apparaître pour 

monter très nettement en puissance en 

août/septembre/octobre/novembre, mais 

sans extinction totale à cet instant.  

Depuis, à cette énergie 8 encore présente 

mais moins porteuse, a commencé à se 

superposer une énergie 9 qui allie une 

puissance accrue (accrue en résultante du 

travail accompli) en vision et fraternité avec 

le pouvoir de délestage de ce qui n’a plus à 

être présent.   

Ce qui apparait, c’est que :  

La présence en nous de ces couleurs 

d’énergie déborde, parfois largement, du 

cadre de douze mois consécutifs,  

L’intensité et la durée de leur présence tient 

à divers facteurs comme notre sensibilité à 

telle ou telle couleur, notre besoin de celle-

ci à tel moment de notre parcours etc…  

L’année dite civile n’a de sens à peu près 

certain que quant à sa couleur universelle 

du moment et ne doit pas être appréhendée 



 21 

de façon stricte sur un linéaire 

janvier/décembre,  

Enfin, il semble que le cycle de la 

renaissance se superpose à celui de la 

naissance qui joue en « sous-main », les 

influences de l’un et de l’autre venant 

dominer ou non en fonction des besoins du 

moment. 



 22 

6 

 

Croissance 
 

Le thème de la croissance fait son grand 

retour lors de chaque nouvelle campagne 

présidentielle et l’avenir proche viendra 

probablement nous (re)dire combien ce 

chemin tourne le dos au courant naturel de 

la vie.  

Car en l’occurrence il s’agit de la 

croissance économique, censée résoudre 

tous les problèmes et apporter le bonheur à 

l’être humain.  

Or, c’est cette recherche désespérée de la 

croissance économique, cette avidité, cette 

cupidité, qui nous a entrainés dans un 

surplus excessif de souffrances, qui a 

entrainé la Terre-Mère dans une souffrance 

nous mettant dans un environnement de 

moins en moins vivable en même temps 

qu’une grande partie des autres êtres 

vivants peuplant notre planète. Car cette 

recherche avide est basée sur un esprit de 

domination, de compétition et de « toujours 



 23 

plus » irréaliste et criminel. Depuis une 

quarantaine d’années, ce modèle 

socioéconomique a commencé à montrer de 

façon flagrante ses limites, ses erreurs, ses 

dégâts ; et nous avons mis bien longtemps à 

commencer à les entrevoir massivement. Et 

malgré cela, pour beaucoup d’entre nous, 

nous n’avons encore rien changé 

significativement en nous ; même parmi 

ceux qui en parlent le plus, cela reste trop 

souvent au niveau du discours, au mieux de 

quelques actes – certains pas toujours 

appropriés – mais l’essentiel, c'est-à-dire un 

changement profond de mentalité, n’est 

toujours pas réellement engagé.  

Car un changement profond de 

mentalité, c’est une révolution ; pas de ces 

révolutions, ni française ni de jasmin, 

notamment, dont on vante la gloire et les 

mérites alors qu’elles ne sont que des 

confrontations d’egos, même si sous l’excès 

d’oppression elles peuvent parfois se 

justifier ; non, il s’agit de révolution 

humaine, c'est-à-dire d’une large évolution 

de conscience, d’un abandon de la mentalité 

de domination-compétition-confrontation, 



 24 

pas seulement en pensées et en paroles mais 

aussi et surtout dans les actes.  

Ce n’est pas de croissance économique 

dont l’être humain a besoin aujourd’hui 

mais de la croissance de sa conscience.  

L’esprit réduit au mental ne voit qu’un 

point sur l’horizon ; et l’être humain n’a 

même pas conscience que ce point est une 

illusion. En changeant profondément notre 

regard, en ouvrant notre conscience, c’est 

tout l’horizon que nous pourrons un jour 

embrasser, et peu à peu discerner le réel de 

l’illusoire.  

Combien sont aujourd’hui celles et ceux 

qui ne ressentent plus de sentiment de 

propriété (avidité de propriété), qui voient 

l’autre comme un autre, un semblable, tout 

en acceptant les différences, conscients que 

ces différences sont notre vraie valeur, nos 

complétudes.  

Car chacun et chacune a un talent 

particulier à exprimer dans cette vie ; tous 

les talents se complètent harmonieusement 

pour que les besoins de tous soient 



 25 

satisfaits. Alors pourquoi introduire en cela 

l’argent, l’exploitation de l’un par l’autre ? 

Pourquoi vouloir plus que l’autre ?  

Bien sûr, c’est la phase de transition qui 

fait peur. Elle sert même de prétexte pour 

ne rien changer au système. Nous savons 

que ce système est en train de s’effondrer. 

Nous savons aussi que même si nous ne 

changeons rien radicalement, notre 

environnement, la Terre-Mère, nous 

rappellera encore et de plus en plus au réel 

et que, consentants ou non, il nous faudra 

bien changer ou disparaitre.  

Un exemple : si nous devons encore 

rester un certain temps dans l’univers de 

l’argent et du travail, nous pourrions 

déterminer qu’un être humain a besoin de 

telle somme pour vivre décemment, par 

exemple 2 000 € par mois, et que tout 

revenu au-delà de ce seuil serait reversé à la 

communauté pour assurer ce seuil à chacun 

sur toute la planète. Les négatifs 

rétorqueraient que ce fonctionnement serait 

la porte ouverte à un surcroit d’assistanat ou 

se lamenteraient comme d’habitude d’un 

« Ben alors pourquoi je travaillerais plus si 



 26 

ça me rapporte rien » ou d’un « mais je le 

mérite, moi, ce gros salaire ». Le mérite ! 

Nous voyons bien là où le raisonnement 

pèche. Tout d’abord parce que c’est un 

raisonnement, c'est-à-dire une pensée de 

l’ego, et non un élan du cœur, une 

aspiration de l’âme. Et qu’ensuite ce 

raisonnement induit systématiquement des 

rapports de force, de domination, 

d’opposition… Alors les positifs sentiraient 

que ce serait une opportunité pour être 

moins esclave du travail, prendre plus de 

temps pour soi et ses proches, se rapprocher 

de la nature… Nous nous rendrions compte 

que ceux suspectés de tirer au flanc et vivre 

au crochet de la société auraient envie de 

participer aux activités essentielles à nos 

vies matérielles, et le feraient, en y trouvant 

la joie et la dignité d’être humain à part 

entière.  

Le courant naturel de la vie ne connait 

pas le « travail » ; ici, seule est juste la 

recherche de ses moyens matériels de 

subsistance, dans un esprit de sobriété où 

l’être humain ne prélève à la nature que 

l’essentiel ; ceci ne demande pas huit 

heures par jour. Nul besoin d’une monnaie 



 27 

d’échange ; chacun donne de son talent 

pour répondre aux besoins essentiels de 

ceux auxquels ce talent peut répondre ; 

c’est un don ; les dons sont naturellement 

réciproques ; c’est le partage, naturel. 

Personne ne cherche à être propriétaire d’un 

lieu sur cette terre car chacun a conscience 

qu’il n’en est que locataire, usufruitier 

temporaire d’un lieu suffisant et sans excès 

pour son espace vital ; et ainsi chacun 

n’éprouve aucune envie vers l’extérieur et 

respecte le lieu de chaque autre ; il y a de la 

place pour tout le monde.  

Et alors, aucune raison de produire 

toujours plus, de consommer toujours plus 

et de polluer à l’excès, à en dégrader tant 

notre atmosphère que nous nous suicidons à 

petit feu. Aucune croissance économique 

sans fin ne se justifie plus.  

Une utopie ? Parce que depuis des 

siècles des voix ont essayé de se faire 

entendre ainsi sans que jamais l’humanité 

ne change cela serait fatalement une 

utopie ? Devons-nous attendre que la Terre-

Mère, dans le seul dessein de se sauver elle-



 28 

même, se secoue tant que nous serons 

éjectés de sa surface ?  

Cette révolution-là ne se décrète pas. 

Inutile de réunir dans un écohameau 

quelques volontaires désireux de contenter 

leurs bonnes intentions écologistes ou 

spirituelles si celles-ci n’en sont encore 

qu’à un stade intellectuel ou émotionnel ; 

les vieux fonctionnements égotiques étant 

encore trop présents, aucun véritable 

changement ne se manifesterait. Il n’est 

qu’une seule voie : notre propre révolution 

humaine. C’est la croissance de toutes nos 

révolutions humaines qui peut mener à un 

mode de vie juste. Cette révolution en nous 

doit être largement engagée ou, tout au 

moins, portée par une intention profonde et 

inflexible, pour créer ensuite le changement 

collectif. C’est le seul chemin. 



 29 

7 

 

la vigilance 
 

Exit la méfiance, exit la prudence, 

l'attitude saine pour commencer la maîtrise 

de son ego, du moins le premier pas (du 

moins le premier pas du premier pas qui est 

la prise de conscience) : la vigilance.  

La vigilance, c'est être vigilant.  

Cette apparente lapalissade peut faire 

sourire mais cette évidence n'est pas si 

évidente pour beaucoup.  

Elle consiste d'abord à prendre 

conscience d'une autre présence en nous 

(autre que l'ego) qui va servir à nous 

observer objectivement (c'est à dire sans 

jugement ET sans complaisance) ; cet 

observateur est souvent perçu un peu 

derrière et au-dessus de nous, jusqu'à ne 

plus être perçu "physiquement" lorsque le 

lien est devenu naturel.  



 30 

Cette présence, puisqu'elle n'a rien 

d'évident au début, doit être réactivée de 

nombreuses fois chaque jour, en en 

reprenant conscience et en portant notre 

attention sur ce que cet observateur perçoit 

(et qui nous échappait en grande partie 

jusque là)  La réactivation de ce processus 

nous permet de le faire devenir naturel et 

peu à peu cette observation objective 

devenant naturellement consciente nous 

permet de voir les fonctionnements de l'ego 

et nous permet donc d'y réagir à temps...  

La vigilance c'est réactiver ce processus 

d'attention jusqu'à ce que le système d'alerte 

devienne naturel.  

Voila sommairement comment la 

vigilance nous permet de faire évoluer nos 

fonctionnements  et devenir plus libre, plus 

nous-mêmes.  

C'est un entrainement 

quotidien, demandant d'être très actif au 

début, qui permet peu à peu de déjouer 

les tours de notre ego et sortir de nos 

impasses. 



 31 

8 

 

La Genèse 
 

 

Les media audiovisuels nous donnent 

souvent à voir des films documentaires 

vantant la diversité de la recherche sur les 

origines du monde et de la vie et j’y vois 

alors surtout des « scientifiques » de 

diverses disciplines s’extasier devant les 

résultats de leurs recherches, de toute 

évidence persuadés, pour la plupart, qu’ils 

contribuent à la Connaissance et au futur 

bien être de l’humanité. Je vois qu’argent, 

gloire, renommée sont donnés à ces 

personnes qui, du haut de leurs diplômes 

exponentiels et de leurs chaires capitonnées, 

ne se rendent même pas compte qu’ils 

laissent l’essentiel de leur vie et de leur 

énergie  n’effleurer que la surface des 

choses à grand renfort de raisonnements et 

d’expérimentations bien rationnelles au lieu 

d’aborder ces mêmes choses en en faisant 

l’expérience par cet « équipement » avec 

lequel ils sont nés et bien moins onéreux 

que tous leurs appareils et laboratoires qui 



 32 

font la fortune de certains lobbies 

industriels, cet « équipement » totalement 

gratuit appelé, généralement avec une vaste 

connotation négative, l’irrationnel et qui 

n’est autre que notre « cœur » (rien à voir 

avec le muscle cardiaque), notre 

« intuition », notre conscience. La véritable 

Connaissance ne peut être perçue que par 

cette voie. 

L’histoire d’Adam et Ève a pris la forme 

d’une sorte de conte afin de parvenir à 

l’entendement de celles et ceux auxquels ce 

message était alors destiné. L’essentiel est 

dans le fond de cette histoire et il est néfaste 

d’en prendre la forme au pied de la lettre 

comme le font si naïvement tant de gens. Il 

ne s’agit pas là du début de l’humanité, du 

premier homme et de la première femme, 

mais des principes masculin et féminin qui 

sont en chacun de nous.  

A une époque, nous avons laissé notre 

féminin nous sensibiliser excessivement au 

discours de l’ego jusqu’à accepter de passer 

un marché avec lui : nous le laissions 

aliéner une part de notre esprit, le mental, 

en échange du bénéfice (supposé) de la 



 33 

rationalité, de l’usage de la raison, du mode 

de pensée rationnel.  

L’Éden dont il est question dans la 

genèse n’est autre que cette réalité de joie et 

de sérénité dans laquelle nous nous 

trouvions à l’origine.  

Tout ce qui suit dans la bible n’est que le 

récit des diverses péripéties de ce qui arrive 

à l’être humain lorsqu’il est encore soumis 

à l’ego et des tentatives le plus souvent 

vaines des rares à tenter de ramener leurs 

prochains vers l’état originel.  

Lorsque nous avons passé ce marché de 

dupe avec l’ego, la Source de vie, Dieu 

comme nombreux la nomment, ne pouvait 

plus reprendre le libre arbitre qu’elle nous 

avait donné à l’origine ; nous nous sommes 

laissés tomber, seuls, à ce niveau de réalité 

qui s’est vite révélé cette vallée de 

souffrances qui est notre « monde » encore 

aujourd’hui.  

Longtemps après, Dieu, observant notre 

incapacité à nous sortir seuls de ce bourbier 

et à vivre ce pour quoi nous avions été 



 34 

créés, a inspiré quelques uns pour 

transmettre un message de grande fermeté à 

notre égard, celui du Dieu dont nous 

devions craindre la colère si nous 

persistions dans cette voie, message ayant 

fait l’objet de ce que nous appelons l’ancien 

testament.  

Plus tard, Dieu, observant la persistance 

de notre incapacité à répondre à son 

message et celle d’une certaine intention 

d’y parvenir, inspira Jésus de Nazareth pour 

nous transmettre un message à la fois plus 

flagrant et, d’une certaine manière, 

 nouveau, comme la clé qui pourrait ouvrir 

notre porte vers Lui, c'est-à-dire vers nous, 

nous comme nous étions à l’origine. Ce 

message était celui de la révélation de notre 

potentiel divin, c'est-à-dire de notre état 

d’origine, et celui de la voie par laquelle 

nous pouvions l’atteindre en nous libérant 

de l’ego : l’Amour ; pas l’amour ordinaire, 

mais l’amour infini. Lorsque cet amour est 

pleinement accueilli par l’être humain, il 

prend toute la place en lui, n’en laissant 

ainsi aucune où l’ego pourrait encore 

s’exprimer.  



 35 

Tout ce qui fait les souffrances de nos 

vies, de notre « monde », ne tient que dans 

notre asservissement à l’ego. Nous 

déployons, gaspillons, des trésors d’énergie 

à chercher, au mieux, à aménager des 

espaces de « bonheur » dans ce « monde-

là », dans cette réalité-là, alors que c’est de 

ce « monde-là », de cette réalité-là que nous 

devons nous extirper. Il n’y a aucune 

négociation possible avec l’ego ; nous en 

sortons toujours perdants. Pour nous en 

sortir, il n’est qu’une double voies 

convergentes : lâcher notre Caïn et faire 

renaître notre Abel, c'est-à-dire prendre 

conscience de toutes les formes par 

lesquelles nous sommes soumis à l’ego et 

nous laisser pénétrer par l’amour infini. 

Tous ceux qui refusent de cheminer en ce 

sens rendent la tâche d’autant plus difficile 

à ceux qui s’y sont déjà sincèrement 

engagés car l’ego se sert de ceux qui 

refusent pour saboter le cheminement de 

ceux qui avancent. Et ceux qui cherchent à 

avancer doivent veiller en permanence à 

maintenir leur sincérité en ne laissant pas 

l’ego s’emparer de leur démarche et la 

dénaturer.  



 36 

Lorsque nous savons, c'est-à-dire lorsque 

nous avons pleinement fait l’expérience 

avec tout notre corps, que le temps n’existe 

pas, que le temps linéaire (passé/futur) n’est 

qu’une conception illusoire liée au fait que 

l’ego a réduit notre champ de conscience et 

maintient notre conscience sur une 

fréquence fixe, tout comme nous percevons 

alors que l’espace, tel que nous le 

concevons ordinairement, n’existe pas, 

nous appréhendons alors que seule une 

sorte d’instant présent existe, tout comme 

nous appréhendons que notre existence 

existe simultanément en tout point de 

l’espace. Nous pouvons alors comprendre 

que la genèse se lit comme un message 

permanent dans le présent, nous laissant 

permanent notre potentiel de libération. 



 37 

9 

 

sauver la planète 
 

 

Sauver la planète.  

Quelle belle intention !  

Quelle prétention, aussi !  

La Terre n'a pas besoin de nous pour se 

sauver. Au besoin, elle saura nous mettre 

hors d'état de nuire.  

Nous pouvons juste faire en sorte de la 

respecter, de ne pas trop la polluer, non 

seulement de nos pollutions matérielles 

mais aussi et surtout des pollutions de nos 

esprits, de notre violence.  

Pourquoi chercher à nous donner une 

belle image de nous-mêmes à travers cette 

intention de "sauver la planète" ? Nous ne 

faisons alors que renforcer notre ego.  



 38 

Et si, au lieu de gaspiller notre énergie à 

encore renforcer notre ego de cette manière, 

nous la mobilisions à nous défaire de notre 

violence, même celle apparemment la plus 

anodine de nos quotidiens ?  

C'est, très souvent, le même processus 

que nous mettons en œuvre lorsque nous 

scandons l'intention de sauver les autres, de 

faire de l'humanitaire... Et si tout 

simplement nous nous recentrions sur notre 

évolution humaine personnelle ? Le mieux 

que nous puissions faire pour les autres, 

c'est ce que nous faisons, en ce sens, pour 

nous-mêmes. Cette évolution personnelle 

rejaillira toujours d'une manière ou d'une 

autre sur les autres.  

Ce qui ne signifie pas ne plus rien 

donner aux autres, ne plus chercher à 

respecter la Terre. Tout ceci se fera 

naturellement, sans effort particulier, 

lorsque nous nous serons suffisamment 

détachés de notre ego. 



 39 

10 

 

identité - identification 
 

 

 

L’ego cherche à diviser.  

Si vous êtes encore trop soumis à l’ego, 

si vous n’êtes pas suffisamment conscient 

de cette manipulation en vous, vous 

cherchez à diviser, même inconsciemment.  

La division crée les excès émotionnels 

qui nourrissent l’ego.  

L’un des principaux moyens que l’ego 

utilise pour engendrer la division est le 

sentiment identitaire en insufflant des 

pensées, des croyances identitaires en vous.  

Quel que soit le degré de ce sentiment, 

quelle qu’en soit la portée numérique, il 

crée la division, l’opposition, la 

confrontation qui va engendrer des excès 

émotionnels.  



 40 

Tous les processus identitaires, tous les 

processus d’identification sont des 

processus de l’ego ; à chaque fois que vous 

les voyez apparaître, vous devriez les 

enrayer avant qu’ils ne produisent leurs 

dégâts.  

Les êtres humains se déchirent et 

nourrissent l’ego quand eux-mêmes ne font 

que s’appauvrir, se détruire.  

Si seulement ils avaient conscience de 

l’absurdité de ce sentiment !  

Si seulement ils avaient pleinement 

conscience de l’aspect illusoire de ces 

pensées, de ces croyances !  

   

Vous êtes fier d’être breton, ou basque 

ou français ou mexicain ou tout ce que vous 

voudrez dans le même genre ?  

Vous ressentez une pointe d’orgueil à 

être blanc ou jaune ou noir ou … ?  



 41 

Vous êtes fier(e) de votre CULTURE, 

vous voulez marier vos enfants dans la 

TRADITION, vous mettez un point 

d’honneur à respecter les COUTUMES 

ANCESTRALES, le plus souvent sans avoir 

pleinement conscience du sens originel de 

ces coutumes, de cette tradition, de tel trait 

de cette culture, et surtout sans avoir 

vraiment conscience du sens que cela a 

pour vous aujourd’hui, si ce n’est d’être 

fier d’APPARTENIR à cette culture ?  

Vous êtes fier de supporter telle équipe 

de football, vous êtes fier de fréquenter des 

membres du CAC40, vous êtes fier 

d’habiter tel quartier huppé de votre ville, 

vous êtes fier que votre gendre soit médecin 

ou avocat, vous êtes fier de connaître un 

homme politique influent ?  

Vous êtes fier de porter des vêtements de 

marque, vous aimez paraître différent, 

porter des choses qui vous font remarquer, 

alors que vous brûlez d’être accepté et 

intégré dans la masse ?  

Vous aimez dire « je suis ceci ou cela », 

surtout avec les mots en « -iste » ? Vous 



 42 

aimez mettre des étiquettes, sur vous, sur 

les autres ? Vous aimez classer les autres 

en catégories, vous identifier à l’une et 

vous démarquer des autres ? Vous avez 

besoin que d’autres viennent vous 

approuver et s’il le faut les harceler pour 

qu’ils vous confortent dans vos pensées, 

dans vos croyances ?  

etc…  

Fuyez au plus vite toutes ces pensées, 

détachez vous au plus vite de ce sentiment !  

Vous êtes en train de vous séparer de 

vous-même, de vous opposer à toutes celles 

et tous ceux qui ne sont pas bretons, 

basques, médecins, avocats, français, 

mexicains, juifs, musulmans etc…  

Vous êtes en train de créer de la 

violence, de la souffrance.  

Vous êtes en train de vous perdre.  

Traquez en vous toutes ces pensées, ces 

croyances, ce sentiment, dès qu’ils 

apparaissent.  



 43 

Ne vous laissez pas perdre et accroître 

un peu plus la masse de violence/souffrance 

qui plane au-dessus de l’humanité, qui est 

en train de l’écraser. 



 44 

11 

je est un autre 
 

 

 

"Je est un autre", disait Rimbaud.  

   

Mon ego est cet autre  

Je ne suis pas mon ego  

Je suis moi-même  

Moi-même n'est pas l'ego  

Moi-même est je suis 



 45 

12 

manifestations ordinaires de l’ego (2) 
 

Une des manifestations très répandues de 

l’ego consiste à détourner l’homme de ses 

idéaux en l’attirant vers des brillances 

totalement superficielles et illusoires. 

Au printemps 2011, de nombreux 

medias parlaient  du problème des déserts 

médicaux, disant que quand le dernier 

médecin décroche la dernière plaque du 

village, pour les élus locaux, c'est un 

traumatisme ; et en se demandant que faire 

pour lutter contre les nouveaux déserts 

médicaux et attirer les jeunes vers la 

médecine générale et vers le milieu rural. 

Bien entendu, comme d’habitude, se 

profilait qu’une commission puis des 

politiciens allaient chercher à réformer de 

l’extérieur la situation ; comme cette 

médecine dite conventionnelle qui cherche 

à soigner une plaie en la cachant derrière un 

pansement plutôt que d’aller voir du côté de 

la cause profonde, de ce qui est 



 46 

véritablement à l’origine du comportement 

qui a occasionné la plaie.  

Et, en effet, qu’est ce qui pousse des 

étudiants en médecine à déserter la 

médecine générale, la médecine de 

campagne, pour s’agglutiner aux lumières 

de la ville, à l’argent, à la notoriété, au 

pouvoir ? Sinon leur ego, ce besoin de 

s’ancrer dans ce système de croyances.  

Dire qu’il leur suffirait d’une véritable 

démarche de maîtrise de l’ego et 

d’évolution de conscience pour que tout 

ceci disparaisse… ! 



 47 

13 

évolution(s) 
 

 

Si au commencement de la Vie est le 

Verbe, c'est-à-dire l’Intention, au 

commencement de l’humanité fut le 

chamanisme dont la forme la plus avancée 

était celui de l’Ancien Mexique. Celui-ci 

nous apporte notamment une approche 

particulièrement efficiente vers la libération 

de l’ego, très en reliance avec la réalité 

terrestre tout en étant dans la conscience 

qu’elle n’est pas la seule ; sa pratique est 

rude et c’est ce qui fait son efficience dans 

cette phase première où nous avons besoin 

d’une grande fermeté dans notre lutte avec 

l’ego. Dans le chamanisme, la « vie » 

s’éteint peu à peu après la mort physique, à 

l’exception de ceux qui réussissent à créer 

un double énergétique d’eux-mêmes.  

Ensuite est apparu le bouddhisme, 

amenant notamment la conscience du cycle 

des renaissances et des morts dont nous 

pouvons sortir définitivement par 



 48 

l’extinction des désirs, c'est-à-dire le 

détachement progressif puis la libération 

totale de l’ego. La perception du lien de 

causalité (cause/effet, karma) et de la réalité 

des réincarnations peut ainsi favoriser notre 

chemin vers la libération.  

Puis Christ est venu apporter la 

conscience de l’Amour divin, 

inconditionnel, par lequel nous pouvons 

atteindre l’éternité, après avoir vécu le feu 

de la souffrance, en nous purifiant au feu de 

cet Amour. Une relative douceur - relative 

car nous ne pouvons pas échapper 

totalement aux souffrances induites par 

l’ego tant qu’il est présent encore en nous et 

surtout dans notre environnement - succède 

à la rudesse de la phase précédente de notre 

démarche.  

A notre époque, une subtilité nous est 

donnée en conscience quant à cet amour 

divin : l’amour Infini, la perception de cet 

amour infini pouvant être vécu 

humainement, comme une voie douce et 

directe vers notre libération et notre éternité 

à venir. Les mouvements dits du « new 

age » sont particulièrement portés par cette 



 49 

intention ; cependant, comme l’ont fait, 

plus ou moins, les anciennes religions en 

leur temps, ils dénaturent souvent cette 

conscience en laissant l’ego s’en emparer.  

Notre évolution individuelle suit ce 

même cheminement, de diverses façons 

selon où nous en sommes, chacun. Il est 

possible que nous n’ayons en cette vie-ci 

qu’à faire l’expérience du chemin 

chamanique (et peut-être sur plusieurs 

incarnations). Ou bien seulement celle de la 

conscience bouddhique. Ou encore, 

commencer à vivre l’amour divin ou 

continuer à nous purifier en cet Amour. Il 

est aussi possible que, en fin de cycle, nous 

ayons à vivre, peut-être en cette seule vie-

ci, une sorte de cheminement à rebours 

nous amenant à connaître la conscience 

christique avant de (ré)-expérimenter la 

voie bouddhique puis la rudesse de la 

perception chamanique, ceci avant de 

revenir à l’Amour divin pour découvrir la 

qualité de l’amour infini.  

Nous pouvons parfois être surpris par le 

degré d’hostilité que nous subissons au fil 

de notre démarche, souvent même de façon 



 50 

croissante, et par l’existence de limitations 

se révélant infranchissables. Certains 

parfois en estiment là notre profonde 

faiblesse ; devant cela, outre faire 

abstraction de toute comparaison et 

jugement, nous finissons par prendre 

conscience, d’une part, qu’après avoir 

appris et longuement réalisé le dépassement 

de nombre de nos limitations, il en est qui 

ont été créées dès notre aube pour demeurer 

infranchissables à dessein d’affermir notre 

humilité comme socle à l’amour infini et, 

d’autre part, que cette hostilité est là dans le 

même dessein.  

A chacun son chemin dans chaque vie, 

l’essentiel étant de sortir de l’immobilisme 

imposé par l’ego pour poursuivre notre 

évolution, humblement.  

   

PS : ce qui pourrait paraître ici comme un 

raccourci caricatural tient simplement 

compte que le bouddhisme est issu de 

l’hindouisme (des hindouismes, en réalité) 

dont il est une évolution, comme le 



 51 

christianisme est issu de la religion juive 

dont il est une évolution. 



 52 

14 

 

vivre sur Terre 
 

Il semble être dans l’air du temps de 

promouvoir l’habitat vertical sous prétexte 

que l’urbanisation dévore l’espace agricole.  

L’idée, très répandue chez ceux qui se 

flattent d’écologie sans avoir un réel lien à 

la nature, y compris à la nature humaine, et 

de plus en plus véhiculée par bien d’autres, 

voudrait nous faire croire que notre désir de 

vivre en maison individuelle avec jardin est 

criminel puisque, à force d’étalement, il 

empêcherait les valeureux paysans de 

nourrir décemment la population affamée.  

« Comment pouvez-vous vous étalez 

ainsi sans respect des besoins vitaux 

essentiels de l’être humain ?! » essaient-ils 

de nous dire de leur doigt culpabilisateur, 

comme ils diraient : « Comment pouvez-

vous étalez ainsi votre ego, votre orgueil, 

votre cruelle vanité d’occidental nanti ?! ».  



 53 

Voici un bel exemple de raisonnement 

pervers comme l’ego aime les insuffler en 

nous pour asservir collectivement toujours 

un peu plus l’être humain en dressant une 

partie de l’humanité contre une autre par ce 

type de discours tellement grossier qu’il 

passe comme une lettre à la Poste.  

Décortiquons !  

Ce discours voudrait nous faire croire 

qu’il est question de valeureux paysans 

alors que cela fait plusieurs décennies que 

ceux-ci ont disparu pour laisser place aux 

exploitants agricoles. Les désormais 

exploiteurs agricoles auraient mieux fait de 

lire Giono afin de ne pas oublier ce que 

savaient d’instinct leurs ancêtres : l’homme 

se perd à chercher à dominer la nature. Au 

lieu de cela, ils ont pour la plupart foncé 

tête baissée dans le goulet tendu par l’élite, 

et entre piques et PAC ils ont enlisés leurs 

tracteurs cérébraux dans un cercle boueux 

et vicieux qui les a amenés à tant polluer la 

terre, les récoltes et par voie de 

conséquence nos corps, à tellement 

appauvrir les sols, que nous les entendons 

maintenant vociférer à tout va qu’ils sont 



 54 

les nourriciers de l’humanité lorsqu’ils en 

sont devenus les empoisonneurs. 

Humainement nous compatissons à leur 

sort ; ils commencent à se rendre compte 

qu’ils ont été exploités eux-mêmes ; mais 

nous ne pouvons pas ne pas voir qu’ils se 

sont laissés manipuler pour leur profit 

personnel - ou qu’ils croyaient tel - sans se 

donner la peine d’entrevoir que ce qu’ils 

étaient en train de faire était criminel : ils 

nous tuent à petit feu et ils ont tant sali la 

terre qu’il faudra à nos descendants bien du 

temps pour retrouver une vraie santé ; si 

tant est que les abeilles qu’ils ont tant 

décimé n’aient pas totalement disparu pour 

reprendre leur rôle vital dans le cycle 

naturel de la vie.  

Ce discours fallacieux essaie de 

renforcer notre conditionnement à cette idée 

que notre alimentation essentielle tient à 

une expansion continue (sans limite) des 

exploitations agricoles et que pour leur 

laisser toute la place il nous faudra bientôt 

vivre sous terre… comme nos chers 

défunts, alors ? Ce qui finalement nous 

changera assez peu puisque, de la façon 

dont nous vivons, sans réelle conscience et 



 55 

déconnectés du courant naturel de la vie, 

nous sommes sans le savoir des vivants-

morts.  

Discours fallacieux puisque le mode de 

vie naturel consisterait, non pas  en des 

exploitations agricoles peu nombreuses et 

toujours plus immenses, ni même 

simplement à un retour au « bio » dans des 

exploitations encore surdimensionnées, 

mais au contraire à une approche 

« potagère » où chacun "cultiverait son  

jardin » selon ses besoins essentiels au sein 

de communautés à taille humaine ; et 

quelques rares domaines paysans un peu 

plus conséquents pourraient venir combler 

les carences potagères du mode de vie 

humain. Nous nous rendrions compte ainsi 

que nos besoins en espaces de terre nous 

laisseraient largement de quoi habiter 

humainement.  

Car le discours fallacieux nous vante 

comme un modèle la vie en « cages à 

lapins ». Déjà pour les lapins c’est un 

scandale. Vous croyez vraiment que l’être 

humain est fait pour vivre au 3ème ou au 

666ème étage d’une tour conçue en toute 



 56 

vanité et cupidité par des architectes 

argumentant la valeur écologique de leur 

clapier nouvelle génération ? Vous ne 

pensez pas que l’élite cherche à faire de 

l’élevage hors sol d’êtres humains ? Elle 

pourrait ainsi se réserver définitivement 

(pense t’elle) les plus beaux lieux de cette 

planète pour des villas et châteaux 

d’exception.  

N’avez-vous pas envie de vivre 

légitimement les pieds sur terre, sans 

ascenseur, avec un jardin, petit coin de 

nature qui vous laisse encore connecté un 

minimum avec la réalité originelle que nous 

offre la Terre ? 



 57 

15 

être impeccable 

Pour le chaman toltèque, le but ultime de 

la vie est la liberté totale, la perpétuation de 

la conscience individuelle (au-delà de la 

"mort") et la voie vers l'auto-libération est 

l'impeccabilité.  

Être impeccable n'est pas une question 

de morale, de bien et de mal, même si 

souvent ça y ressemble beaucoup ; 

impeccabilité et morale se recoupent 

souvent, d'une certaine manière.  

L'impeccabilité, au sens totlèque, 

consiste à compacter notre énergie, c'est à 

dire à l'accroître lorsque cela est possible et 

surtout à l'économiser en toute 

circonstance.  

La possibilité d'accroître notre énergie 

peut parfois se présenter, voire se 

provoquer par nous-mêmes : relations avec 

l'Infini, l'amour infini, les créations encore 

suffisamment pures de l'Infini (nature...) 

etc... Une autre possibilité est de re-



 58 

mobiliser les énergies qui se sont 

cristallisées en nous lors d'évènements 

émotionnels non maîtrisés, notamment au 

moyen de la récapitulation.  

Mais le meilleur moyen de préserver 

notre capital énergétique est de ne pas le 

gaspiller, d'être conscient de nos dépenses 

d'énergie, du rapport entre énergie dépensée 

et efficacité des actes, ainsi que vivre de 

façon de plus en plus maîtrisée les 

évènements émotionnels de notre vie 

(rappel : maîtrise n'est pas contrôle ; la 

maîtrise est dans le lâcher-prise alors que le 

contrôle est une attitude de l'ego ; et la 

meilleure maîtrise est celle qui consiste à 

maîtriser notre ego et, en intention ultime, 

de nous en libérer)... Toutes nos attitudes de 

la vie ordinaire (et extra-ordinaire) qui 

reflètent cet état d'esprit en nous, 

construisent notre impeccabilité.  

A minima, l'impeccabilité peut se 

résumer aux quatre accords toltèques 

rapportés par Don Miguel Ruiz2 :  

                                                
2 « Les quatre accords toltèques » de Don Miguel 

Ruiz (Editions Jouvence). 



 59 

- Avoir une parole impeccable (Parler avec 

intégrité, ne dire que ce que nous pensons. 

Ne pas utiliser la parole contre soi-même, ni 

pour médire d'autrui).  

- Quoi qu'il arrive, ne jamais en faire une 

affaire personnelle (Ce que les autres disent 

et font n'est qu'une projection de leur propre 

réalité, de leur rêve. Lorsque nous sommes 

immunisé contre cela, nous ne sommes plus 

victime de souffrances inutiles).  

 - Ne pas faire de suppositions (Avoir le 

courage de poser des questions et 

d'exprimer nos vrais désirs. Communiquer 

clairement avec les autres pour éviter 

tristesse, malentendus et drames).  

 - Faire toujours de notre mieux (Notre 

"mieux" change d'instant en instant. Quelles 

que soient les circonstances, faire 

simplement de notre mieux et nous 

éviterons de nous juger, de nous 

culpabiliser et d'avoir des regrets).  

Cette impeccabilité sera notre carburant 

qui, le moment venu, associé à notre 

évolution de conscience, nous permettra de 



 60 

maintenir en vie notre conscience 

individuelle. 



 61 

16 

 

c’est allé trop vite 
 

Vous l'avez peut-être souvent entendu, 

surtout dans les rencontres dites 

amoureuses : "C'est allé trop vite", dit le 

plus souvent comme un reproche (en fait, 

l'auteur s'en fait inconsciemment le 

reproche à lui-même), comme si c'était une 

tare (mais l'introduction du "trop" est 

censée en donner la preuve...).  

Et, évidemment, comment ne pas y 

souscrire ?  

Le renard de Saint-Exupéry sollicitant le 

temps de l'apprivoisement, fait référence à 

une réalité : l'être humain a besoin de voir 

s'approcher lentement l'étranger pour 

pouvoir, éventuellement, l'accepter dans sa 

sphère vitale.  

Tous les êtres humains ?  

Probablement ; à peu près... puisque 

nous sommes à peu près tous plus ou moins 



 62 

soumis à notre ego et c'est notre ego qui 

crée cette peur, qui crée en nous cette 

notion d'étranger (du moins sa connotation 

de danger).  

D'ailleurs, il est intéressant d'observer 

par ailleurs que beaucoup de ces mêmes 

êtres humains se comportent ensuite, très 

vite, sans conscience que l'Autre est autre, 

étranger... l'Autre n'étant plus alors qu'un 

objet dans le décor de ces êtres humains ; 

lors de ses conférences, Arouna Lipschitz 

dit très justement qu'un des éléments 

majeurs à induire désormais dans l'éveil de 

conscience est la conscience de l'altérité, 

reconnaître pleinement que l'Autre est autre 

à part entière.  

Donc, pour revenir au mouton de Saint-

Exupéry, « c'est allé trop vite » est une 

expression de l'ego.  

En réalité (ultime), dans la réalité réelle 

où l'être humain pourrait vivre pleinement 

s'il parvenait à se libérer de l’ego, la 

rencontre "amoureuse" (par exemple) et ce 

qui va avec, l'amour (véritable) notamment, 

est immédiat (et reconnu comme non 



 63 

dangereux, question qui ne se pose alors 

même pas puisque l'ego n'est plus là pour 

faire douter, pour faire peur). La question 

d'aller trop vite ou non ne se pose même 

plus, elle n'aurait aucun sens.  

Si l'être humain non encore libéré de son 

ego est fermement désireux (intentionné) de 

le maîtriser de plus en plus, il est vivement 

incité à faire (et refaire autant que de 

besoin) l'expérience de s'abandonner 

totalement dans la rencontre de l'Autre de 

façon immédiate, là où il pourra prendre 

conscience que le fonctionnement qui 

consiste à juger que "les choses vont trop 

vite" est au contraire là pour faire avorter la 

relation qui présente alors un danger pour 

les egos des deux personnes qui se 

rencontrent, le danger de la disparition de 

ces egos (au moins temporaire, tant que les 

deux êtres parviennent à s'abandonner 

totalement au courant naturel de la vie).  

Mais vous allez probablement me 

rétorquer, c'est la porte ouverte à tous les 

risques, le danger est réel.  

C'est vrai.  



 64 

Alors n'oubliez pas que la vie vous a 

doté d'un magnifique équipement intuitif ; 

n'hésitez pas à vous en servir.  

En développant votre éveil de 

conscience, vous développez aussi votre 

discernement et parvenez de mieux en 

mieux à faire la différence entre ce que 

vous raconte votre ego et ce que capte votre 

intuition.  

Et puis, comme le dit souvent Paulo 

Coelho : prenez le risque ! 



 65 

17 

 

la force de la faiblesse 
 

 

Dans le Tao-Te-King, Lao Tseu disait 

que parmi toutes les choses du monde, il 

n’en est point de plus molle et de plus faible 

que l’eau, et cependant, pour briser ce qui 

est dur et fort, rien ne peut l’emporter sur 

elle ; C’est pourquoi le Saint dit : Celui qui 

supporte les opprobres du royaume devient 

chef du royaume, celui qui supporte les 

calamités du royaume devient le roi de 

l’empire. 

Bien sûr, par mollesse et faiblesse il faut 

entendre mollesse apparente et faiblesse 

apparente ; il ne s'agit pas de la faiblesse de 

céder à l'ego ; il s'agit du jugement de 

mollesse ou de faiblesse de celui qui, 

encore trop dominé par l'ego, serait encore 

excessivement dans le jugement (erroné).  

En fait, cette faiblesse apparente est 

l'attitude juste de celui qui n'entre pas en 

opposition ni même en résistance devant 



 66 

l'ego de l'autre ; il "supporte", comme dit 

Lao Tseu, en ayant conscience qu'avec de la 

patience le temps viendra à bout de la force 

(apparente) de l'Autre.  

La véritable force prend souvent 

l'apparence de la faiblesse aux yeux de 

l'égotique. 



 67 

18 

manifestations ordinaires de l’ego (3) 

 

Une des manifestations très répandues de 

l’ego est de donner une vision erronée de 

sentiments justes, translatant le sentiment 

dans le domaine de l’idéologie, ceci afin 

d’entretenir l’esprit de confrontation. Ici, 

l’égalité. 

En 2011, les medias relayaient à peu 

près en ces termes l’actualité d’une 

publication de femmes, quarante ans après 

l’appel des «343», sur un texte contre les 

inégalités d’aujourd’hui : Pour ces femmes 

militantes, l’égalité homme-femme est un 

enjeu politique, pas un truc périphérique 

pour emmerder les mecs. C’est pourquoi le 

manifeste d’aujourd’hui, intitulé «L’égalité 

maintenant!», porte sur l’avortement mais 

aussi sur les violences sexistes, les retraites 

et les salaires «inférieurs à ceux des 

hommes», sur les tâches ménagères, la 

maternité obligatoire ou les portes du 

pouvoir trop souvent fermées… Faut-il 



 68 

parler de «patriarcat», de «domination 

masculine» ? C’est tout un système à 

repenser. De toute urgence. Elles sont 343 à 

le dire.  

Cette approche induit une question-

exclamative : Et vous en êtes toujours là ?! 

Bien sûr vous me répondrez qu’il suffit 

de regarder les réalités… c’est vrai ; mais 

justement, vous toutes et tous qui naviguez 

tant bien que mal dans ces réalités, 

comment se fait il que vous en soyez encore 

là ? Qu’est ce qui fait que vous n’arrivez 

pas à sortir de cette situation, de ce 

relationnel, de ce rapport au monde ? 

Qu’est ce qui vous mène toujours dans la 

confrontation ? 

Oui, l’ego. Et répondre à une situation 

d’ego excessif par du réactionnel, c’est 

entretenir le processus, conforter l’ego, des 

deux côtés ; vous croyez résoudre le 

problème ; et cette croyance va être 

confortée car certains aspects sembleront 

évoluer dans le bon sens ; mais au fond, en 

profondeur, comme il n’y aura eu que de la 

confrontation d’ego, avec un gagnant et un 



 69 

perdant, un jour ou l’autre la confrontation, 

seulement larvée, reprendra…  

Dire qu’il leur suffirait d’une véritable 

démarche de maîtrise de l’ego et 

d’évolution de conscience pour que tout 

ceci disparaisse ! 

Vous pensez réellement que l’égalité 

homme/femme soit l’égalité des salaires, 

l’égalité dans les tâches ménagères, 

l’accession à des fonctions de pouvoir… ? 

La véritable égalité est simplement dans 

l’équilibre du masculin et du féminin en 

chacun de nous ; ceci réalisé, tout le reste 

viendrait ensuite naturellement. 



 70 

19 

 

l’amour 

 

Nous désirons aimer. Nous désirons être 

aimés. Et lorsqu’il est là, l’amour, le 

véritable, le plus souvent nous en avons 

peur.  

Notre conception de l’amour, notre 

croyance de ce qu’est l’amour est confuse. 

La sagesse ordinaire nous dit qu’il s’agit de 

cet amour sage, raisonnable, dénué de 

passion ; surtout pas de cette attirance 

fusionnelle qui détruit à coup sûr. Et 

pourtant…    

Cet amour dit sage est de l’amour 

véritable lorsqu’il est inconditionnel. Et 

nous pouvons le retrouver dans une relation 

familiale ou d’amitié comme dans une 

relation amoureuse s’il est vécu en chacun 

dans ce respect de l’autre, sans jugement, 

quand l’Autre est réellement conçu comme 

un autre, un égal, et non comme un objet 

dans notre décor. Mais cet amour-là n’a pas 

à être raisonnable ; il n’a pas à être créé ni 



 71 

même tempéré par la raison. Il n’y a que le 

cœur pour le transmettre de là d’où il vient, 

c'est-à-dire de l’Infini. Le véritable amour 

est l’amour infini. Et pour qui l’a déjà vécu, 

déjà ressenti, il n’y a pas de confusion 

possible avec toutes ces choses que nous 

appelons souvent amour.    

Rien à voir avec cette attirance qui n’est 

qu’un désir insufflé par l’ego. Et pas 

seulement l’attirance sexuelle. Il est bien 

des raisons pour attirer deux personnes 

l’une vers l’autre. Et ce sont alors le plus 

souvent des rapports névrotiques, des 

opportunités pour faire évoluer en chacun 

des comportements, des 

dysfonctionnements. L’attirance peut ainsi 

utiliser ce que nous appelons ordinairement 

la passion, cette passion qui n’est au bout 

du compte que souffrance lorsque l’un ou 

l’autre ou les deux ne parviennent pas à 

prendre conscience de la nature réelle de ce 

rapprochement ou refusent de faire évoluer 

en eux ce qui a été touché. Parfois cette 

passion dérive vers une fusion où chacun se 

perd au risque de se détruire.  



 72 

Et pourtant, le fusionnel n’est pas 

toujours destructeur ; et il arrive que nous 

parvenions à nous y trouver, à nous y 

découvrir, après avoir pris le risque de nous 

y perdre. Et il arrive qu’un phénomène qui 

ressemble à s’y méprendre à la passion 

unisse deux êtres comme une véritable 

bénédiction. Comment le reconnaître ?  

Si notre cœur est suffisamment ouvert, 

suffisamment sensible, tout simplement en 

ressentant comme une évidence que cet 

amour-là est un amour infini, venant 

comme du plus lointain de l’Infini et nous 

traversant, nous, pour nous mener vers 

cet(te) Autre qu’il traverse au même instant 

de sa même énergie attractive emplie de 

cette douce intensité, de cette intense 

douceur qui nous sublime ; du beau à l’état 

pur. Nous avons alors la sensation que 

« tout cela » nous dépasse. Il nous reste à 

l’accepter, à accepter de nous laisser 

traverser par cette énergie particulière. Si 

nous sommes capables de nous y ouvrir 

totalement et durablement, cet amour peut 

tout purifier en nous.  



 73 

Trop souvent, même si nous ne cédons 

pas immédiatement à la peur, le doute 

s’insinue en nous quant à la réalité de ce 

« sentiment » ou à la possibilité de le vivre 

sur le plan humain.  

En nous laissant traverser par cette 

énergie particulière, nous la colorons de 

notre vibration particulière. C'est alors que 

nous pouvons la vivre sur le plan humain, 

comme un amour humain. Même s’il n’est 

pas accepté par l’Autre, cet amour peut être 

vécu seul avec une grande intensité. Mais 

lorsque cette énergie réunit les deux 

personnes, elle met en phase les ondes 

propres à chacun(e). A deux, cette intensité 

est incomparable, selon la capacité de 

chacune des deux personnes à la vivre. Si 

les deux ont une très grande capacité de 

perception et d'acceptation de cette énergie 

et une très grande capacité à s'y 

abandonner, puis ensuite à l'entretenir dans 

un échange permanent entre l'un et l'autre 

afin de la vivre sur un plan humain 

ordinaire tout en la potentialisant, chacun 

des deux sera nourri d'une énergie 

inégalable dans une vie ordinaire d'être 

humain. 



 74 

Cet acte est une immense prise de 

risque ; le revers possible et le plus souvent 

probable est qu'au moins l'une des deux 

personnes ne maintienne pas ses capacités ; 

alors cette énergie cédant de la place, l'ego 

s'y engouffre et le risque très réel pour 

chacune des deux est d'y perdre plus 

d'énergie que celle gagnée, jusqu'à parfois 

s'y perdre totalement. Ainsi l’ego peut venir 

troubler tout le processus si nous ne 

sommes pas suffisamment vigilants. Et le 

meilleur moyen d'être vigilant, c'est d'être 

totalement ouvert à l'infini, de se laisser 

traverser par cette énergie, puis de se laisser 

porter par cette vague, sur la crête de l'onde. 

Si nous sommes capables de laisser cette 

énergie s'écouler fluidement en nous, nous 

pouvons prendre conscience qu'elle prend 

toute la place ; il n'y a donc plus de place où 

l'ego pourrait venir s'immiscer. 



 75 

20 

 

énergie et éternité 
 

 

 « Je suis le pain de vie… 

 Je suis le pain vivant qui est descendu du 

ciel. 

 Si quelqu’un mange de ce pain, il vivra 

éternellement… 

 Celui qui mange ma chair et qui boit 

mon sang demeure en moi et je demeure en 

lui. » 

            Jean, 6 

Ce pain-là n'est autre que l'énergie, 

l'énergie universelle, la seule réalité ultime, 

l'essence de toute chose, l'énergie qui 

"coule de source", de la Source que certains 

appellent Dieu, l'énergie descendue du ciel, 

l'eau vive, l'énergie douée de conscience, de 

la conscience christique.  

Comme pour le chaman toltèque, 

compacter l'énergie est la seule voie pour 

l'éternité et la seule attitude pour compacter 

l'énergie est l'impeccabilité ; manger la 

chair et boire le sang du Christ est se 



 76 

nourrir de cette énergie, de la conscience 

christique, et la compacter en soi. 



 77 

21 

 

les faits, rien que les faits ! 
 

Au cœur même du pragmatisme des 

chamans toltèques : les faits, la réalité brute 

débarrassée du mental (pensées etc…) et 

des émotions.  

Oui, bien sûr, mais pour quoi ? Quel 

intérêt ? Quelle valeur ?  

Pas les faits pour les faits ! Il ne s’agit 

pas non plus de focaliser l’attention sur les 

faits pour faire taire le mental, le sensible ; 

ce ne peut être qu’un simple moyen 

d’accéder au silence intérieur.  

Quelle serait donc la raison d’être de la 

réalité factuelle des évènements ?  

Les faits : pour ce qu’ils révèlent de 

nous-mêmes.  

Un exemple dans le domaine du 

relationnel :  



 78 

M. Y et Mme X ont une relation amicale 

(ce pourrait être une relation amoureuse ou 

toute autre forme de relation) ; une relation, 

du moins une relation que l’on désire 

pérenniser, s’entretient ; elle ne s’entretient 

pas avec des petits cadeaux bien enveloppés 

avec un ruban de couleur et encore moins 

avec la consultation régulière de notre 

agenda et de notre répertoire d’adresses ; 

elle s’entretient avec le cœur ; plus 

précisément par l’attention ; il ne s’agit pas 

des « petites attentions » tant vantées 

(même si elles ne nuisent pas forcément ; 

mais l’essentiel n’est pas là) comme les 

petits cadeaux avec ruban de couleur, mais 

de l’attention à l’autre (qui signifie un don 

de soi, qui a pour conséquence un don de 

son énergie personnelle ; je rappelle que 

notre énergie est notre « carburant », qui 

notamment nous permet de maintenir notre 

cohésion en tant qu’être individué ; et je 

rappelle que porter attention à… c’est 

induire un flux de notre énergie personnelle 

vers…) ; et c’est non seulement porter 

attention à l’autre mais surtout porter 

attention à la relation (je rappelle que la 

relation est la troisième entité dans une 

relation à deux, une entité à part entière).  



 79 

A un moment de leur relation, celle-ci 

étant de plus en plus déséquilibrée, M. Y ne 

parvenant pas à la vivre de façon 

suffisamment libre (quelles qu’en soient les 

raisons), Mme X décide de prendre de la 

distance avec M. Y et cette relation, en 

prenant consciemment le risque que cela en 

sonne le glas.  

Un certain temps plus tard, Mme X et 

M. Y, au gré des circonstances, reprennent 

le cours de leur relation. Il s’avère que M. 

Y n’a pas employé ce temps de séparation 

pour faire évoluer en lui un minimum qui 

aurait permis de vivre plus librement cette 

relation ; cependant, dans l’émotion des 

retrouvailles, les velléités de M. Y 

masquent cet aspect durant quelques temps. 

Mais rapidement, forcément, la structure 

problématique revient sur le devant de la 

scène.  

Bref aparté, ici, pour préciser qu’il ne va 

pas s’agir d’analyser en détail les situations 

individuelles de chacun et leur impact sur la 

relation mais de poser un regard sur des 

faits et leur utilisation.  



 80 

A un moment de leurs retrouvailles, 

M. Y part en vacances et la relation avec 

Mme X se distend quelque peu. M. Y 

exprime sa joie à reprendre bientôt cette 

relation, ce qui réjouit naturellement Mme 

X. A son retour, M. Y se trouve être très 

occupé par son travail et, en réalité, sa 

relation avec Mme X demeure quasiment 

aussi distendue. Mme X prend alors 

conscience que, les mêmes causes 

produisant toujours les mêmes effets, 

l’absence d’évolution personnelle de M. Y 

rend leur relation aussi peu viable 

qu’autrefois et exprime à M. Y qu’elle ne 

peut pas plus qu’hier compenser totalement 

son incapacité à mettre suffisamment de 

liberté, fluidité, dans la relation ; ce à quoi 

M. Y lui rétorque les faits : tout le monde a 

besoin de prendre des vacances, personne 

ne pourrait mieux entretenir une relation 

amicale avec un travail aussi prenant à ce 

moment-là etc…  

Voila donc les faits et leur utilisation.  

Car, bien sûr, ce ne sont pas les faits qui 

sont en cause ; chaque fait pris un par un est 

imparable, forcément compréhensible ; 



 81 

même la série de faits ramassée dans le 

temps ne peut qu’amener à l’acceptation ; 

les faits sont les faits ET, particulièrement 

dans une série, ils prennent un sens pour 

chacun des acteurs.  

La question porte sur l’utilisation que 

chacun en fait et ce que ça révèle du 

fonctionnement de chacun. Ici, regardons 

de plus près ce qu’en fait M. Y :  

M. Y désire ardemment cette relation et 

en même temps quelque chose en lui l’en 

empêche ; plus ou moins inconsciemment il 

sent sa contradiction ou tout au moins il en 

ressent les effets (sur lui, sur Mme X, sur la 

relation) mais, trop dérangeante, il essaie de 

la masquer ou au moins d’en masquer les 

effets. Il utilise les faits pour se justifier, 

pour masquer sa contradiction, pour ne pas 

mettre au jour les véritables causes en lui de 

cette réalité. M. Y utilise les faits a 

postériori pour tenter de justifier sa 

faiblesse, son incapacité à avoir pu agir de 

manière à entretenir une relation 

relativement équilibrée et satisfaisante pour 

chacun.  



 82 

L’attitude saine aurait été de se 

positionner « a priori » quant aux faits plus 

ou moins prévisibles en les anticipant, en 

portant attention à la prévisibilité de ces 

faits, donc à leurs conséquences prévisibles 

si il se laissait aller comme d’habitude à son 

laisser-aller, à ses faiblesses, sa passivité, 

son inertie, et donc en posant les actes 

nécessaires et possibles pour entretenir la 

relation « malgré tout » ; cette anticipation 

concrète, au quotidien, en portant une 

véritable attention non seulement à Mme X 

mais aussi à leur relation à laquelle il tient 

tant, aurait été la marque d’une utilisation 

constructive des faits et le germe de son 

évolution personnelle.  

D’aucuns diront que nous devons 

accepter les autres comme ils sont ; mais 

cette formule souvent mal comprise ne fait 

souvent que conforter l’être humain dans 

ses faiblesses là où les faits, justement, 

l’appellent à prendre conscience de sa 

structure égotique pour évoluer vers l’être 

sain et équilibré qu’il est réellement.  

D’autres diront que ces faits révèlent 

aussi quelque chose de Mme X et que celle-



 83 

ci n’est certainement pas encore totalement 

exempte d’évolution potentielle. Nous 

sommes encore ici dans le domaine du 

relatif et puisque nous sommes appelés à 

aller vers des relationnels plus équilibrés et 

plus sains, de véritables échanges et 

respects mutuels, lequel des deux, en ces 

circonstances, a le plus à avancer vers cet 

équilibre ? 



 84 

22 

 

maîtriser l’ego 
 

 

« Je ne puis rien faire de moi-même : 

Selon que j’entends, je juge ; 

Et mon jugement est juste, 

Parce que je ne cherche pas ma volonté, 

Mais la volonté de celui qui m’a envoyé. » 

Jean, 5.30 

Maîtriser son ego, jusqu'à s'en libérer, 

n'est rien d'autre que cette "parole 

d'évangile".  

Il s'agit d'abandonner notre personnalité 

égotique en s'abandonnant à notre nature 

essentielle. C'est Dieu (ou l'Infini ou toute 

autre appellation qui nous convient mieux) 

qui parle et agit à travers nous.  

C'est là le meilleur moyen de vivre notre 

vraie vie, notre destin.  

Ce n'est pas vivre comme un robot 

totalement manipulé par une entité 



 85 

extérieure ; c'est accepter qu'une force qui 

nous dépasse sait qui nous sommes et ce 

que nous sommes venus faire dans cette 

vie.  

C'est lorsque nous sommes soumis à 

notre personnalité égotique que nous 

sommes réellement un robot manipulé par 

l’ego ; sauf que nous n'en sommes pas 

conscients. 



 86 

23 

 

chamanisme toltèque - 

l’incomplétude 
 

L'incomplétude, l'incomplet, le grand 

manque, le grand absent ou la grande 

absente de l'enseignement transmis par 

Castaneda : l'amour.  

Le grand mot est lâché ; le gros mot, 

même, pour certains ; réaction épidermique 

assurée : "quoi ! Il a donc rien compris ! 

Qu'est ce que ça viendrait faire là ?!" ; les 

plus mesurés diront : "mais si, il en est 

question..." ; oui, en de très rares occasions 

et de façon plus ou moins indirecte ; et 

surtout, toujours de manière à essayer d'être 

en cohérence avec le reste de 

l'enseignement ; pour un enseignement 

traitant du "chemin qui a du cœur", 

Castaneda évoque l'amour d'une façon qui 

manque particulièrement de cœur.  

De nouveau : "Quoi ! Mais il a donc rien 

compris ! L'amour ce n’est pas ce 

dégoulinement sirupeux dont on nous rebat 



 87 

les oreilles ! Le cœur ça n'a rien à voir avec 

ça !". Fermez le ban !  

Évidemment, vous avez raison. Et en 

même temps, c'est bien plus subtil que ça.  

Pourquoi Castaneda aurait-il autant 

occulté cet aspect fondamental de la vie ? 

Don Juan aurait-il omis de le faire ? Peut-

être que l'amour n'existait pas à son époque 

(je plaisante !) ? L'amour n'est-il QU'une 

illusion de plus ? L'éditeur aurait-il censuré 

les passages parce que ça ne faisait pas 

assez vendeur (je re-plaisante !) ?  

Castaneda était très mal à l'aise avec le 

sujet.  

Pourtant, en regardant de plus près, je 

me suis d'abord dit : "Évidemment, le 

sensible comme le mental est une création 

de l'ego, donc une illusion ; donc le 

sentiment d'amour n'est pas fiable". Et 

puis : "Évidemment, le but suprême de 

préservation de notre énergie personnelle 

n'est pas compatible avec la relation 

amoureuse où le plus souvent nous laissons 

beaucoup de notre énergie".  



 88 

En fait, le sensible et le mental ne sont 

pas des "créations" de l'ego mais des 

aspects humains du tonal où l'ego a une 

grande capacité de nuisance. Le sensible est 

un mode de perception parmi d'autres de 

l'humain "tonalisé" (incarné). Que le 

sensible perçoive cette énergie particulière 

qu'est l'amour et qui vient de traverser 

l'esprit juste avant, cela semble t'il si 

incongru ? Ne vous est-il donc jamais arrivé 

de percevoir au moins une fois dans votre 

vie cette énergie particulière, comme du 

beau à l'état pur, comme une évidence, 

comme venant du plus lointain de l'infini 

pour vous traverser, vous, à un moment 

donné ? Vous avez donc remarqué que cette 

perception survient justement en phase de 

silence intérieur, lorsque le dialogue 

intérieur est stoppé.  

La relation amoureuse est le plus 

souvent un lieu de perdition, de déperdition 

de notre énergie, parce que nous laissons 

l’ego dominer la situation.  

L'amour dont je veux parler ici n'est pas 

celui de l'ordinaire relation amoureuse 

vampirisée par l'ego, pas celui dont Lacan 



 89 

disait : "L'amour n'existe pas... La relation 

amoureuse c'est quelqu'un qui donne 

quelque chose qu'il n'a pas à un autre qui 

n'en veut pas".  

Est ce pour autant seulement le fameux 

"amour inconditionnel" ?  

Oui et non.  

Oui, parce que l'amour inconditionnel est 

bien originellement cette énergie 

particulière, impersonnelle d'une certaine 

façon, trans-personnelle serait plus juste, 

qui "aime" sans condition, sans jugement, 

sans morale... "Aime" entre guillemets car 

c'est notre traduction du phénomène ; ce qui 

est ressenti c'est son intensité, la sensation 

que "tout ça" nous dépasse ; c'est aussi 

qu'en nous traversant cette énergie a le 

pouvoir de purifier tout en nous sur son 

passage, tout si nous étions capable de nous 

y ouvrir totalement et durablement.  

Non, parce qu'en nous traversant, ou 

plutôt en nous laissant traverser par elle, 

nous la colorons de notre vibration 

particulière. C'est alors que nous pouvons la 



 90 

vivre sur le plan humain, comme un amour 

humain, lorsque cette énergie nous tourne 

vers une personne en particulier qui se 

laisse aussi traverser par elle ; et c'est alors 

aussi que l'ego peut venir troubler tout le 

processus si nous ne sommes pas 

suffisamment vigilants. Et le meilleur 

moyen d'être vigilant, c'est d'être totalement 

ouvert à l'infini, de se laisser traverser par 

elle (cette énergie), puis de se laisser porter 

par cette vague, sur la crête de l'onde. Si 

nous sommes capables de laisser cette 

énergie s'écouler fluidement en nous, nous 

pouvons prendre conscience qu'elle prend 

toute la place ; il n'y a donc plus de place où 

l'ego pourrait venir s'immiscer. Exercice 

difficile mais pas impossible.  

Pour en revenir au grand absent de 

l'enseignement transmis par Castaneda, si 

nous pensons (subtilement) en terme 

d'énergie, ce qui est la base de cet 

enseignement, cette absence apparait 

d'autant plus "présente", pressante, que 

l'amour est un primordial vecteur d'énergie.  

S'il n'est pas sacrilège d'essayer d'établir 

une sorte de hiérarchie des vecteurs 



 91 

d'énergie, mon expérience de vie fait 

apparaitre au sommet de cette hiérarchie 

l'expérience du numineux, du fusionnel, du 

mystique... (à chacun ses mots) ; mais cette 

expérience, dans son expression totale, ne 

survient que fugacement et dans des 

moments de (dirait un chrétien) "grâce 

divine" ; cette expérience, à son stade total, 

n'est pas reproductible, re-vivable, 

renouvelable volontairement, sauf à pouvoir 

passer dans ce que Castaneda appelle le 

voyage définitif, qui par définition est 

définitif.  

Au plancher de cette sorte de pyramide 

hiérarchique se trouve le vecteur d'énergie 

le plus couramment utilisé par l'être 

humain : l'Autre. Cette lutte permanente 

pour l'énergie sous forme de captation chez 

l'Autre a pour résultat ce monde de rapports 

de force, de domination, de séduction... de 

violence.  

Entre ces deux niveaux, deux sources 

potentielles : nous pouvons puiser de 

l'énergie dans la "nature", en nous mettant 

en relation avec la nature, par l'attention 

que nous portons à un moment à la nature. 



 92 

 Et nous pouvons aussi employer notre 

propre énergie personnelle dont nous 

savons que souvent nous la gaspillons, 

qu'avec le temps elle se cristallise en nous 

de telle manière qu'elle n'est plus 

accessible, sauf à recourir à des pratiques 

permettant de libérer, redéployer une partie 

de cette énergie. Nous connaissons les 

bienfaits de ces deux sources et aussi leurs 

limites (ou plus exactement nos limites à 

pouvoir les utiliser).  

Et entre ces deux sources et le sommet 

de la pyramide, un vecteur d'énergie très 

recherché et généralement très mal utilisé : 

l'amour, cette qualité particulière d'énergie, 

capable de nous approcher de l'expérience 

du numineux, et même de nous y préparer, 

qui, bien utilisée, nous apporte une énergie 

magistrale, d'une intensité bien supérieure à 

celle que nous pouvons mobiliser auto-

personnellement même dans des pratiques 

"spirituelles", même dans le silence 

intérieur. Cet amour peut être vécu seul 

avec une grande intensité. A deux, cette 

intensité est incomparable, selon la capacité 

de chacune des deux personnes à la vivre. 

Si les deux ont une très grande capacité de 



 93 

perception et d'acceptation de cette énergie 

et une très grande capacité à s'y 

abandonner, puis ensuite à l'entretenir dans 

un échange permanent entre l'un et l'autre 

afin de la vivre sur un plan ordinairement 

humain tout en la potentialisant, chacun des 

deux sera nourri d'une énergie inégalable 

dans une vie ordinaire d'être humain.  

Cet acte est une immense prise de 

risque ; le revers possible et le plus souvent 

probable est qu'au moins l'une des deux 

personnes ne maintienne pas ses capacités 

(décrites plus haut) ; alors cette énergie 

cédant de la place, l'ego s'y engouffre et le 

risque très réel pour chacune des deux est 

d'y perdre plus d'énergie que celle gagnée, 

jusqu'à parfois s'y perdre totalement.  

La lignée toltèque préférait-elle ne pas 

relever ce défi qu'elle mît de côté cette 

source inépuisable ? Pourtant, le "chemin 

qui a du cœur" n'est-il pas par définition un 

chemin de courage ?  

L'être humain n'a t'il pas au contraire, en 

apprenant à maîtriser l’ego, à se reconnecter 

à cette source, alliant ainsi sa foi 



 94 

"christique" et son pragmatisme de 

guerrier ?  

Mais surtout ne me croyez pas sur 

parole ; faites-en vous même l'expérience. 



 95 

24 

 

chamanisme toltèque - 

l’incomplétude (2) 
 

La part manquante de l'enseignement 

transmis par Castaneda : le véritable anneau 

de pouvoir, celui qui permet d'équilibrer, 

harmoniser le tout, de faire de l'être humain 

un être qui ne soit pas sec et insensible, 

d'une sensibilité équilibrée par les anneaux 

de pouvoir "secondaires" que sont la raison 

et la volonté, en même temps qu'il (l'anneau 

de pouvoir "primordial") les nourrit, en 

direct, de l'Infini : le COEUR, dont les 

chrétiens (par exemple) diraient 

probablement qu'il est le siège de la 

conscience christique.  

Le cœur qui est souvent abusivement 

amalgamé au siège de l'émotionnel, 

probablement du fait de leur proximité 

"physique".  

Le premier anneau de pouvoir 

"secondaire" : la raison, qui est aussi le 

siège de l'ego. 



 96 

Le second anneau de pouvoir 

"secondaire" : la volonté, qui est aussi le 

siège de l'ego collectif millénarisé. 

Le cœur peut exercer sur eux une 

maîtrise absolue lorsqu'il est totalement 

ouvert.  

Le cœur, de par sa situation sur notre 

structure physique, correspond au point 

d'assemblage sur notre structure 

énergétique ; le tout ne faisant qu'un, en ce 

que notre structure physique n'est que 

l'aspect le plus dense de notre structure 

énergétique qui existe aussi à un niveau 

plus subtil.  

Le cœur est le canal de réception de 

l'Infini, de réception de l'énergie provenant 

de l'infini, énergie porteuse d'informations. 

La raison, le mental, analyse/synthétise ces 

informations et en programme les actions 

possibles ; la volonté intègre ces 

programmes et réalise les actions.  

Le cœur est en même temps récepteur de 

cet aspect particulier de l'énergie qu'est 

"l'amour" ; cet aspect, s'il est effectivement 



 97 

perçu, peut se réaliser dans le domaine du 

sensible.  

Si ce canal est fermé ou seulement trop 

fermé, le phénomène "intuition" ne peut 

être effectif pour alimenter l’esprit en 

information juste et permettre la réalisation 

d'actions justes ; le mental n'est alors 

alimenté que par les pensées de l'ego et les 

actions qui en résultent ne sont plus en 

harmonie avec ce que nous sommes 

vraiment. De même, l'amour ne peut être 

perçu et notre relationnel, notre rapport 

sensible au monde n'est que celui de l'ego, 

désir charnel, recherche de pouvoir sur 

l'Autre, rapport de force, séduction etc...  

   

 



 98 

 



 99 

25 

 

voter ? 
 

 

« Abstention piège à c… », pouvait-on 

entendre en cette fin de campagne 

présidentielle française de 2012. Cette 

élection présidentielle qui arrive après 

quatre années  d’une crise (mondiale) dont 

on essayait de nous faire croire que nous en 

étions déjà sortis, alors que nous y sommes 

encore à peine entrés…  

En cette fin d’années 60, années 

d’ouverture au monde, au Monde devrais-je 

dire, ouverture des consciences à notre 

existence globale d’être humain, même si 

cette ouverture était encore trop confuse, 

comme prémices de celle, plus claire, qui 

émerge aujourd’hui, même si encore trop 

minoritaire au sein de cette humanité 

perdue, en cette fin d’années 60 où la parole 

était plutôt à « élection piège à c… », cette 

parole d’aujourd’hui, retournant celle du 

passé en cherchant à culpabiliser 

l’abstentionniste, révèle le degré de 



 100 

fermeture de ces années de crise où le 

discours de l’ego vise à renforcer le 

conditionnement de l’être humain sur des 

croyances qui ont causé sa perte, juste au 

moment où certaines consciences 

commencent à entrevoir plus clairement ce 

conditionnement à travers tous les dégâts 

occasionnés.  

Oui, ce que percevaient de mieux en 

mieux les consciences des années 60 était 

juste : voter était un piège, et d’autant plus 

aujourd’hui. Et ce discours était d’autant 

plus difficile à accepter qu’à une époque 

plus reculée, voter était devenu un 

instrument de liberté. Alors, ce qui était vrai 

hier ne le sera pas forcément demain ? Bien 

sûr. Et, en même temps, c’est plus subtil 

que cela.  

Voter était une liberté dans une phase où 

l’être humain avait été longtemps empêché 

de s’exprimer sur son sort et sur le moyen 

de décider de sa vie, du moins sur certains 

aspects matériels. Ce n’était qu’une étape, 

correspondant au degré de conscience de 

l’époque pour cette multitude.  



 101 

A partir du moment où une élite a 

commencé à suffisamment contrôler le 

système pour en tirer profit aux dépens de 

la nouvelle multitude, voter n’est plus un 

instrument de liberté puisqu’il est devenu 

l’instrument de l’asservissement ou, du 

moins, un instrument pour masquer 

l’asservissement. Et, bien entendu, que 

répondre à l’argument selon lequel la 

démocratie est préférable à la dictature, 

devant les trop nombreux exemples de 

dictature encore présents ? Que le pire 

n’empêche pas d’améliorer ce qui pourrait 

être meilleur ; que rien de bon ne peut se 

construire sur la peur, y compris sur la 

menace d’une dictature si l’on s’abstient de 

voter ; qu’il n’est pas forcément inutile 

d’aller voir ce qu’il en est de l’état réel de la 

démocratie en question ; si elle est déjà trop 

pervertie, les moyens qu’elle avait mis en 

place ne correspondent peut-être plus aux 

nécessités du moment.  

La France est, théoriquement, dans une 

démocratie représentative, c'est-à-dire que 

des gens qui sont – devraient normalement 

être – comme nous, ni plus ni moins, vont 

aller nous représenter, porter notre voix, 



 102 

notre expression chèrement gagnée, pour 

prendre les décisions collectives qui vont 

modeler notre mode de vie.  

Que faire lorsque nous ne nous sentons 

plus du tout représenté par ceux qui se 

présentent à nos suffrages ?  

A partir du moment où ces gens, au fil 

du temps, se sont institutionnalisés de telle 

manière qu’ils sont les seuls à pouvoir se 

présenter, où les « petits candidats », même 

ceux appartenant à des (petits) partis 

institutionnels, sont considérés, notamment 

dans les médias, comme des candidats 

d’opérettes dont on commence à chercher – 

signe des temps – les moyens 

institutionnels pour les écarter lors des 

prochaines élections… Que faire ?  

Que faire quand le lien de confiance 

avec cette élite est rompu ? Que faire 

lorsque notre conscience commence à bien 

saisir que ceux-là n’ont aucune solution 

réelle à la situation de ces temps de crise, 

qu’ils sont totalement dépassés par les 

évènements ou aveuglés par leurs intérêts 

personnels ou des idéologies qui ont fait la 



 103 

preuve de leur inefficacité ou de leur 

nuisance ? Que faire lorsque nous prenons 

conscience que ces personnes ne sont pas 

les visionnaires dont nous aurions besoin 

pour nous représenter justement ?  

Tous les candidats à cette élection 

présidentielle et particulièrement ceux 

arrivant en tête des sondages continuent à 

défendre ou soutenir voire prôner le 

système socio-économique qui est en train 

de s’effondrer tellement il a fait la preuve 

de ses fondements erronés, tant ses dégâts 

sont immenses, certains irrémédiables, sur 

l’humanité, sur l’environnement. La plupart 

en sont encore à rechercher désespérément 

la sacro-sainte croissance économique 

lorsque tout montre qu’elle ne rend pas 

heureux et qu’elle finit par engendrer des 

effets dévastateurs sur la terre. 

Consommons toujours plus, gaspillons 

toujours plus et polluons toujours plus. 

Alors que ce système s’est mis en place 

uniquement pour la satisfaction matérielle 

et égotique, à court terme mais pérenne, 

d’une ultra-minorité.  



 104 

Au degré de dégénérescence de ce 

système (certains l’appellent un modèle !) 

où l’ultra-minorité, du moins pour une 

partie (les nouveaux nantis), ne se cache 

même plus et affiche son cynisme de façon 

de plus en plus provocante devant la 

multitude asservie, première ligne à subir 

les effets de la crise, les fantassins devraient 

aller voter ? Pourquoi donner le bâton pour 

se faire battre ?  

N’oublions jamais qu’en votant, nous 

donnons de notre pouvoir à une autre 

personne, nous donnons de notre énergie à 

une autre personne (et ce n’est pas une 

formule ; quelle qu’en soit la forme - 

pouvoir, argent, etc… - nous nous 

remettons dans les mains d’un autre, nous 

déléguons une partie de notre vie, de nous-

même, à une autre personne). Vous 

laisseriez de votre pouvoir à une personne 

qui ne vous représente pas ? Vous 

donneriez de votre énergie à une personne 

dont vous pressentez qu’elle ne s’en servira 

pas à bon escient ? 



 105 

26 

l’acceptation 
 

 

Acceptation, maître-mot de l’auto-

libération.  

A l’origine, l’acceptation c’est tout 

simplement accepter de s’en remettre 

totalement à l’Infini. C’est donc la 

reconnaissance que l’Infini nous guide au 

mieux de l’intérêt du processus de vie, au 

mieux de l’intérêt collectif et que notre 

intérêt individuel est l’intérêt collectif, que 

notre intérêt individuel est notre 

participation à l’intérêt collectif tel qu’il est 

guidé par l’Infini. Bien sûr, il ne s’agit pas 

là de l’intérêt de l’ego collectif, du collectif 

en tant que communauté d’egos. L’intérêt 

collectif, comme chaque intérêt individuel, 

est trans-personnel. C’est donc la 

reconnaissance que l’Infini nous guide au 

mieux de notre intérêt et ainsi agir en 

conséquence, en accord avec cela, en 

harmonie.  



 106 

Mais compte-tenu de l’emprise de nos 

egos, l’acceptation prend des formes ou des 

orientations intermédiaires : accepter la 

réalité telle qu’elle se présente sans y mettre 

aucun vouloir, sans se laisser déborder par 

ses réactions émotionnelles, « sans 

broncher » aurait dit Castaneda.  

Ce n’est pas être d’accord avec ce qui a 

été dit ou fait, c’est seulement accepter 

l’Autre tel qu’il est, accepter l’Autre ayant 

dit ou fait telle chose avec laquelle je ne 

suis pas d’accord ; simplement accepter 

cette réalité que l'Autre, même ayant dit ou 

fait telle chose, est ainsi, au moins pour le 

moment.  

Simultanément, il s'agit également 

d'accepter nos réactions d'Être-ordinaire, 

nos pensées et émotions ordinaires, ou plus 

exactement de nous accepter d'être là où 

nous en sommes aujourd'hui avec ces 

réactions ordinaires, sans pour autant les 

approuver et en rester-là.  

Cependant, l’acceptation n’est pas la 

résignation. Ce qui les différencie c’est 

essentiellement que dans l’acceptation la 



 107 

situation est reconnue comme juste même 

lorsqu’elle parait totalement injuste sur le 

plan de la réalité ordinaire. C’est la 

compréhension - flagrante dans une 

situation particulièrement absurde ou 

injuste - que ce qui se joue dans cette 

situation se joue en fait à un niveau plus 

élevé que le plan de la réalité ordinaire ; ce 

qui est toujours le cas mais qui apparait 

d’autant plus flagrant que nous nous 

trouvons devant une situation 

particulièrement absurde ou injuste car là 

plus rien ne se joue réellement sur le plan 

de la réalité ordinaire.  

Un exemple :  

Mme X rencontre M. Y ; la rencontre est 

particulièrement belle et puissante et 

Mme X prend conscience que cette 

attirance (attraction) dépasse le plan de 

l’ego et que la relation qui est en train de se 

créer est puissamment guidée par l’Infini ; 

sans être dans la même conscience, M. Y 

sent bien qu’il y a quelque chose de cet 

ordre, l’accepte et finit par s’ouvrir 

totalement à la relation… jusqu’à ce que 

l’ego de M. Y vienne semer le trouble dans 



 108 

son mental, une peur le plus souvent ; M. Y 

qui est encore marié et n’attendait qu’une 

rencontre comme celle-ci pour avoir le 

courage de quitter son enfer et avancer sur 

un chemin plus en accord avec ce qu’il est 

devenu, finalement cède à sa peur et décide 

de rompre et retourner dans le confort du 

connu de son enfer (l’être humain 

excessivement dominé par son ego cherche 

toujours à retrouver le confort de ce qu’il 

connait bien même si ce « connu » lui est 

douloureux).  

Habituellement, une Mme X ordinaire 

dirait « tous les Y sont des salauds ! ». ici, 

Mme X, qui en tant qu’être humain 

ordinaire ressent la souffrance due à la 

cassure de ce lien d’énergie, se dit en même 

temps que la situation est tellement absurde 

et injuste en apparence (au 1er degré, sur le 

plan de la réalité ordinaire) que ce qui vient 

de se passer se joue en fait sur le plan de 

l’infini, un plan plus élevé, pour elle, que 

celui de la réalité ordinaire ; il lui est alors 

évident qu’elle joue là une nouvelle étape 

de son évolution humaine ; malgré tout, la 

souffrance est bien là et il lui est donc 

nécessaire d’avancer dans l’acceptation. A 



 109 

ce point d’absurde et d’injuste, elle sait 

qu’il n’y a rien à agir sur le plan de la 

réalité ordinaire (vis-à-vis de M. Y), qu’elle 

doit accepter la situation et surtout ne pas 

s’y résigner ; ce qui signifie qu’elle n’a pas 

à aller vers l’oubli, voire le refoulement, 

encore moins le déni, pas même 

l’indifférence, mais au contraire être le plus 

pleinement consciente de ce qui s’est joué 

pour elle dans cette rencontre, dans l’issue 

brutale de cette rencontre, et accepter le fait 

que M. Y retourne avec Mme Y, sans 

chercher à penser à ce qui se joue pour 

M. Y, même si l’absurdité du choix de 

M. Y lui est une évidence.  

Le plus, c’est d’accepter ce fait en 

reconnaissant qu’il ne peut s’agir que de la 

situation la plus juste et pour elle et pour 

lui, ne serait-ce que pour le moment, et 

même si c’est l’ego de M. Y qui vient peut-

être tout simplement de perturber un 

« plan » de l’Infini qui aurait pu se dérouler 

tout autrement sur le plan de la réalité 

ordinaire si M. Y avait su ne pas céder à sa 

peur et être en accord avec lui-même.  



 110 

Bientôt, Mme X pourra penser à M. Y en 

ressentant le même amour qu’au début, sans 

ressentiment ; l’autre cadeau, l’essentiel, 

elle se le sera offert elle-même. 



 111 

27 

 

Voyant et guerrier 
 

 

Pour celui qui va vers lui-même, homme 

ou femme, deux aspects essentiels de l’être 

sont à développer : être voyant et être 

guerrier. 

Ces deux termes ont, dans le langage 

ordinaire, des significations qui sont à 

oublier. Être voyant consiste à percevoir 

l’invisible, sentir l’inconnu, voir la 

Connaissance. Être guerrier consiste à 

mobiliser toute l’énergie et adopter l’état 

d’esprit nécessaires pour affronter les 

épreuves de l’Inconnu. Les deux aspects 

sont indispensables pour atteindre la cible, 

l’un permettant de voir où mettre les pieds 

et l’autre permettant de poser les pieds et 

avancer ; ce sont, en quelque sorte, nos 

aspects féminin et masculin ; les deux étant 

à équilibrer en soi. 

Vous pouvez avoir des prédispositions 

pour l’un ou l’autre, ce qui facilitera 



 112 

l’apprentissage. En ce cas, souvent le 

second aspect sera particulièrement 

handicapé au départ et demandera beaucoup 

plus d’attention. 

L’apprentissage du voyant passe par 

l’ouverture de conscience, un déploiement 

du lâcher prise et de l’intuition, un 

développement du discernement, 

notamment afin de distinguer en soi la voix 

de l’Infini et la voix de l’ego. 

L’apprentissage du guerrier s’appuie sur 

plusieurs capacités à développer : 

l’acceptation, la discipline, la persévérance, 

le sens de l’observation couplé à la capacité 

à intervenir au bon moment. L’acceptation, 

qui est ici une sorte de contrôle de sa 

suffisance, non pas rigide mais au contraire 

une souplesse d’esprit, est une maîtrise de 

l’ego minimale consistant à être en alerte 

pour repérer la survenue des épreuves, y 

comprendre le mode de fonctionnement de 

l’ego (en soi et en l’autre) et adopter une 

équanimité devant l’épreuve, 

particulièrement devant l’humiliation ; cette 

attitude est très génératrice d’humilité et de 

détachement de l’ego. La discipline consiste 



 113 

à ne pas se laisser aller à nos penchants 

négatifs et à intégrer une fermeté d’attitude 

face aux évènements ; dans une situation 

particulière, prendre conscience des forces 

et des faiblesses de l’autre favorise cette 

fermeté en préparant une stratégie. La 

persévérance est une patience vigilante, 

sans anxiété, dans l’attente de l’évènement 

suivant à venir ; une apparente passivité, 

active, légère. Ce qui fait la différence est 

que le guerrier sait ce qui l’attend, ce qu’il 

attend ; s’il ne sait pas la forme précise de 

l’évènement suivant, il en connait la nature 

et surtout l’objet, la place qu’il prendra dans 

sa stratégie ; d’autant plus quand le guerrier 

prendra l’initiative de provoquer l’autre et a 

fortiori en toute connaissance des 

comportements prévisibles de l’autre. 

Toutes les opportunités de notre vie 

ordinaire sont bonnes à prendre pour 

réaliser ce travail sur soi ; toutes les 

épreuves sont à considérer en ce sens ; sont 

particulièrement propices à nous faire 

avancer les personnes qui surviennent dans 

notre environnement et que nous jugeons a 

priori impossibles, insupportables, 

invivables. Ensuite, inutile de s’obstiner 



 114 

dans ces relationnels lorsqu’ils nous ont 

permis d’opérer une avancée significative 

dans notre démarche ; ne jamais oublier que 

la préservation de notre énergie est 

essentielle. 



 115 

28 

 

un oiseau solitaire 
 

Vers la fin de sa vie, fondateur des 

Carmes Déchaux avec Thérèse d’Avila, 

Jean de la Croix s’est trouvé de nouveau 

marginalisé au sein de son Ordre.  

Le chapitre général voulait l’envoyer 

fonder des communautés au Mexique avant 

de réduire son statut à celui de simple 

religieux. Par ailleurs, Diego Evangelista, 

un carme qui vouait une haine féroce à Jean 

de la Croix, profita de ses pouvoirs reçus du 

chapitre pour mener une enquête contre lui ; 

 il détourna des témoignages et voulut le 

décrire comme un coureur de bures, 

essayant de le discréditer.  

Jean de la Croix tomba malade le 

10 août 1591, victime d'un érysipèle. Il était 

porteur d’une fièvre qui ne le quittait plus. 

Le 28 septembre, il fut envoyé dans le 

couvent d’Ubeda, pour s’y faire soigner, 

mais il y fut reçu avec beaucoup de 

méfiance par le supérieur qui n'avait pas 



 116 

apprécié les reproches qu’il lui avait faits  à 

propos de sa conduite arrogante envers les 

novices. De plus, il ne reçut pas de dispense 

spéciale alors que sa maladie empirait.  

Devant les dons qui affluaient pour Jean 

de la Croix, qui était considéré par les 

villageois comme un saint, le prieur décida 

de lui interdire toute visite. Les soins du 

médecin étaient très douloureux mais ne 

permettaient cependant pas de limiter les 

abcès et Jean de la Croix affirma au père 

Antoine qui l'accompagnait être submergé 

par la souffrance.  

La maladie se poursuivit mais Jean de la 

Croix confia au père Antoine être de plus en 

plus paisible. Le médecin lui annonça le 

7 décembre que sa mort était proche ; Jean 

de la Croix se confessa et demanda pardon 

à sa communauté. Le 13 décembre, il 

demanda à ce qu'on lui lise le Cantique des 

Cantiques. Il mourut dans la nuit du 13 au 

14 décembre 1591.  

Dans les « dits de lumière et d’amour », 

Jean de la Croix écrivait : « Un oiseau 

solitaire doit remplir cinq conditions. 



 117 

 D’abord, voler au plus haut ; ensuite, ne 

point tolérer de compagnie, même celle des 

siens ; puis pointer le bec vers les cieux et 

ne pas avoir de couleur définie ; enfin, 

chanter très doucement ». 



 118 

29 

 

la complétude 
 

 

Les articles précédents sur 

l'incomplétude faisaient ressortir ce que 

peut avoir d'essentiel de faire l'expérience 

de l'amour infini dans une relation à deux et 

le fait que le chamanisme toltèque en est 

étrangement absent.  

Le chamanisme toltèque nous apporte 

une connaissance sur la voie vers la 

complétude : retrouver la totalité de soi-

même.  

Pour reprendre la terminologie de 

Castaneda, c'est retrouver la totalité de 

notre luminosité et reprendre la totalité du 

tranchant de notre esprit lorsque nous avons 

été parent d'enfant(s) qui nous l'ont alors 

subtilisé. Notre complétude nous permet 

ainsi, si nous avons le pouvoir nécessaire, 

de rejoindre la réalité ultime en quelque 

sorte "de notre vivant" ; sinon, le moment 

venu, notre cohésion disparait, ce qui nous 



 119 

amalgame en une entité "une" disparait, 

notre conscience éclate et retourne à cette 

sorte de "circuit de recyclage" qui est un 

aspect de la Source de vie.  

Retrouver notre complétude consiste 

donc à recouvrer la totalité de notre énergie, 

incluse celle que nous avons laissée dans 

tous les évènements de notre vie où nous 

n'avons pas été suffisamment impeccable 

(notamment par la pratique de la 

récapitulation) et incluse celle subtilisée par 

notre descendance ; et sur ce dernier point 

Castaneda nous dit qu'il ne s'agit pas de ne 

plus aimer nos enfants mais de ne plus y 

être attaché de quelque façon que ce soit, 

comme si nous ne les avions jamais conçus.  

Et pour en revenir aux propos du début 

du présent article, ce que Castaneda nous 

apporte pour parachever la complétude, 

c'est la nécessité d'aimer infiniment la 

Terre-Mère, elle qui nous porte et nous 

abrite tout au long de notre vie terrestre. 

C'est cet amour infini envers elle qui 

apporte la joie véritable et la véritable 

liberté nécessaires pour avancer 



 120 

sereinement tout au long de ce chemin de 

lutte jusqu'au moment du voyage définitif.  

Ce qui n'interdit pas aux êtres qui ont la 

capacité de percevoir et ressentir l'amour 

infini de tenter de le partager avec un autre 

être ayant aussi cette capacité. 



 121 

30 

une vie 
 

 

« Une vie », ce roman de Guy de 

Maupassant dont le premier titre était 

« l’humble vérité », cette femme dont la 

vie, l’idéal, l’espoir s’effritent peu à peu 

dans la découverte de la « méchanceté 

humaine »… Rien que de très banal, au 

fond, l’humble vérité décrivant une réalité 

ordinaire, un faisceau de réalités, qui est 

celle de l’être humain depuis bien avant le 

19è siècle… et bien loin de la réalité 

humaine du temps de la Genèse et du réel 

que, par exemple, le bouddhisme appelle la 

réalité ultime.  

Que percevons-nous lorsque nous 

laissons notre conscience s’ouvrir ? 

Comment entrons-nous progressivement, 

par strates successives de subtilités, dans la 

connaissance de cette réalité ? 

Qu’apprenons-nous de cette réalité réelle ?  

* 



 122 

Que la réalité ultime est la seule réalité 

qui soit universellement et 

intemporellement réelle, contrairement aux 

réalités « illusoires » telles que notre réalité 

ordinaire d’être humain terrestre dont la 

réalité est relative à nos modes de 

perception et de conception limités (nos 

cinq sens et notre mental : l’être humain 

actuel ne sait quasiment utiliser que ses 

seuls cinq sens ordinaires et son mental est 

construit par l’ego qui a réduit et figé son 

champ de conscience à sa plus simpliste 

expression, ego auquel l’être humain a fini 

par s’identifier).  

Le réel de la réalité ultime peut se 

résumer à : « tout est énergie ». C’est 

l’énergie universelle, qui émane de la 

source de vie (que certains, par exemple, 

appellent Dieu, sans toujours bien 

concevoir ce qu’il est, et que d’autres 

appellent autrement…, et peu importe). 

Émanant de la source, c’est cette énergie 

qui porte potentiellement la vie ; elle est 

parfois porteuse de conscience. Le seul but 

de la vie est la vie ; plus précisément, son 

seul but est de se pérenniser en 

s’enrichissant ; aussi, le seul but de tout être 



 123 

vivant doté de conscience est de manifester 

la vie en enrichissant sa conscience ; cette 

vie, cette conscience, enrichie ou non, 

revient, le moment venu, à la Source, 

bouclant ainsi le cycle naturel qui se 

poursuit sans fin ; exceptionnellement, un 

être humain ayant suffisamment enrichi sa 

conscience et préservé une énergie 

suffisante pour créer une sorte de double de 

soi peut laisser revenir à la Source une part 

de lui-même tout en  préservant une 

intégrité devenant « éternelle » ; ce que 

Jésus est venu nous dire est que cet 

exceptionnel peut être la « normalité » de 

chaque être humain s’il sait retrouver sa 

conscience christique.  

Cette énergie se manifeste de bien des 

façons, plus ou moins denses ou subtiles, 

comme, par exemple, la matière, ses 

manifestations dépendant notamment de 

nos modes de perception et conception.  

Tout est énergie et n’existe que 

l’énergie, manifestée de diverses façons 

mais toujours une. Ses aspects sont 

multiples ; trois intéressent plus 

particulièrement l’être humain : la force (de 



 124 

vie), l’information, l’amour (sachant que les 

mots ne sont que des approximations).  

Pour ce qui est de l’information, non 

seulement l’énergie universelle est souvent 

porteuse de conscience mais elle est 

toujours porteuse d’information, de 

Connaissance. Une grande part de cette 

Connaissance est inaccessible à l’être 

humain qui ne peut qu’avoir une totale 

humilité devant cet immense mystère. Et 

une part de cette connaissance nous est 

donnée en permanence, l’information 

circule autour de nous, en nous, il nous 

suffit de savoir la capter et l’entendre, la 

voir, la sentir ; une véritable intuition la 

perçoit et la conçoit comme une évidence, 

souvent inexprimable avec nos mots 

ordinaires et pourtant très claire en soi.  

Quant à l’amour, il ne s’agit en rien de 

ce que les êtres humains appellent 

habituellement ainsi et qui n’est 

qu’attirances névrotiques et mélanges de 

désirs, peurs, instinct de prédation. C’est un 

amour inconditionnel, neutre (à paraître 

froid aux yeux de beaucoup), l’amour du 

« Dieu est Amour ».  



 125 

Enfin, la force de vie, qui nous est 

délivrée gracieusement et abondamment, 

par Amour. Mais l’être humain aliéné par 

l’ego ne sait plus puiser à cette source ; il 

s’est déconnecté de sa nature profonde et ne 

sait plus que rechercher cette énergie chez 

ses congénères. La quasi-totalité des 

relationnels entre humains est une tentative, 

le plus souvent inconsciente, de capter 

l’énergie de l’Autre : captages d’attention, 

séductions, dominations, rapports de force, 

asservissements…  

Devant cette dégénérescence de 

l’humanité, la seule solution pour l’être 

humain est d’ouvrir sa conscience, se 

reconnecter à sa nature profonde, 

réapprendre à puiser l’énergie à la source… 

et pour cela, maîtriser l’ego jusqu’à s’en 

libérer.  

*   * 

« La réalité ultime est la seule réalité qui 

soit universellement et intemporellement 

réelle »  



 126 

En fait, les notions-mêmes d’universel et 

de temporel ou intemporel sont vides de 

sens dans la réalité ultime où le temps et 

l’espace n’existent pas au sens où l’être 

humain terrestre l’entend ordinairement.  

« Contrairement aux réalités illusoires 

telles que notre réalité ordinaire d’être 

humain terrestre dont la réalité est relative 

à nos modes de perception et de conception 

limités »  

La réalité ordinaire de l’être humain 

n’existe que par la perception/conception 

que l’être humain peut en avoir avec ses 

cinq sens limités et l’extrême limitation de 

son mental.  

Par exemple, l’être humain ne voit pas 

l’infrarouge et l’ultraviolet, n’entend pas les 

ultrasons… a contrario de certaines espèces 

animales ; est-ce parce qu’il ne les perçoit 

pas qu’ils n’existent pas ?  

Avant Copernic et Galilée, la Terre était-

elle plate puis est devenue tout à coup 

sphérique ? Pourtant telle était alors la 

croyance de l’être humain.  



 127 

La conscience de l’être humain est comme 

une antenne parabolique capable de capter 

tout un faisceau d’informations provenant 

de la Source. Si une très grande part de la 

Connaissance nous reste à jamais 

mystérieuse, un faisceau de cette 

Connaissance nous est dédié, un peu 

comme si sur la bande FM de la Vie, l’être 

humain pouvait capter les fréquences entre 

90 et 102 MHz (par exemple) alors que telle 

autre espèce vivante pouvait capter le 

faisceau 88 / 89 MHz, une autre 99 / 105 

MHz etc… Le problème est que l’ego a 

réduit le champ de cette parabole, figé la 

conscience de l’être humain, sur une 

fréquence ultra-réduite et fixe (par exemple, 

96 MHz) où il ne peut percevoir que, par 

exemple, certains sons et certaines couleurs, 

et surtout uniquement penser rationnel, 

raisonner mental et croire en un système de 

croyances étriquées et le plus souvent 

erronées qu’il s’ingénie à auto-entretenir et 

reproduire de générations en générations 

par des conditionnements qui sont autant de 

barreaux de sa prison. Exceptionnellement, 

la parabole s’ouvre, parfois un peu et alors 

le plus souvent l’être humain ré-enfoui au 

plus vite au plus profond de son inconscient 



 128 

ce qu’il vient de percevoir et qui ne 

correspond pas à son système de 

référencements et de croyances ordinaire ; 

parfois beaucoup, c’est souvent le cas la 

nuit durant notre sommeil, ou bien lors de 

chocs émotionnels particulièrement forts, et 

alors il arrive que quelques-uns 

commencent à entrevoir un bout de la 

réalité ultime ou une de ses manifestations 

non-ordinaires ou simplement un autre plan 

de réalité « illusoire », c'est-à-dire relative, 

relative par exemple à une autre fréquence 

captée par la conscience, souvent la réalité 

ordinaire d’autres êtres qui vivent plus ou 

moins en parallèle de notre monde 

ordinaire.  

« L’être humain actuel ne sait quasiment 

utiliser que ses seuls cinq sens ordinaires et 

son mental est construit par l’ego qui a 

réduit et figé son champ de conscience à sa 

plus simpliste expression, ego auquel l’être 

humain a fini par s’identifier). »  

L’être humain croit que ce qu’il pense 

sont ses pensées. En fait, ce ne sont jamais 

ses pensées. L’être humain dans son état 

originel ne produit aucune pensée ; il est 



 129 

traversé par la Connaissance ; ces 

informations captées par sa conscience 

peuvent ressembler à « ses pensées » ; 

simplement, son « âme » particulière colore 

de façon singulière ces informations, ce qui 

pourrait laisser croire que ces « pensées » 

lui appartiennent.  

Mais comme il est sans cesse sous 

l’influence de l’ego qui lui insuffle ses 

propres pensées, ce que l’être humain pense 

sont quasiment toujours les pensées de 

l’ego. Le conditionnement est tellement 

ancré dans l’humanité que l’être humain a 

fini par croire que ce qu’il pense sont ses 

pensées alors que ce sont celles de l’ego, 

qui le manipule. L’être humain a fini par 

totalement s’identifier à sa personnalité 

égotique (alors que « je est un autre ») ; et 

cette identification se retrouve dans tous les 

processus identitaires (et, par voie de 

conséquence, dans les processus 

sécuritaires), des plus anodins aux plus 

pernicieux, tous porteurs plus ou moins de 

sentiments et notions de séparation, 

d’étranger, de compétition, de 

confrontation, d’opposition… et de 

violences.  



 130 

« Le réel de la réalité ultime peut se 

résumer à : « tout est énergie ». C’est 

l’énergie universelle, qui émane de la 

source de vie (que certains, par exemple, 

appellent Dieu, sans toujours bien 

concevoir ce qu’il est, et que d’autres 

appellent autrement…, et peu importe) »  

Vous pensiez encore que Dieu était ce 

patriarche à la longue barbe blanche ? Ou 

du moins vous avez encore cette tendance 

anthropomorphique à le concevoir comme 

un être humain ? Parce qu’il nous a fait à 

son image ? Son image n’est pas 

l’enveloppe corporelle de l’homme. Dieu 

n’est même pas une entité au sens où nous 

l’entendons ordinairement. C’est la source 

de vie ; elle pourrait donc être localisable ; 

alors que Dieu est partout, en chaque point 

de l’univers, en chaque être vivant, dans 

chaque conscience ; la conscience 

christique des chrétiens, l’état de bouddha 

des bouddhistes, le tao de Lao Tseu, l’Aigle 

des toltèques… C’est la source de l’énergie 

et à la fois toute l’énergie elle-même, 

partout en même temps. Un peu comme 

nous pourrions le dire de l’eau qui est sur la 

terre, dans la terre, dans l’atmosphère, en 



 131 

chacun de nous… toujours la même 

molécule H2O prenant des formes 

différentes…  

« Émanant de la source, c’est cette 

énergie qui porte potentiellement la vie ; 

elle est parfois porteuse de conscience. Le 

seul but de la vie est la vie ; plus 

précisément, son seul but est de se 

pérenniser en s’enrichissant ; aussi, le seul 

but de tout être vivant doté de conscience 

est de manifester la vie en enrichissant sa 

conscience ; cette vie, cette conscience, 

enrichie ou non, revient, le moment venu, à 

la source, bouclant ainsi le cycle naturel 

qui se poursuit incessamment »  

Si vous pensez encore que le but de la 

vie est d’amasser de l’argent et des biens 

matériels, de monter dans « l’échelle 

sociale »… vous avez du souci à vous faire 

quant au moment d'accueillir votre mort. Et 

même si vous pensez que le but est d’être 

sage et gentil avec tout le monde et bâtir 

une maison écologique, il vous manque 

encore beaucoup de subtilités pour la survie 

de votre conscience.  



 132 

« Exceptionnellement, un être humain 

ayant suffisamment enrichi sa conscience et 

préservé une énergie suffisante pour créer 

une sorte de double de soi peut laisser 

revenir à la Source une part de lui-même 

tout en  préservant une intégrité devenant 

« éternelle » ; ce que Jésus est venu nous 

dire est que cet exceptionnel peut être la 

« normalité » de chaque être humain s’il 

sait retrouver sa conscience christique. »  

Et si vous n’êtes pas « chrétien » ou 

sensible à l’enseignement christique, peu 

importe les mots que vous mettrez sur ces 

mêmes choses, l’essentiel est dans la 

sincérité et la persévérance de votre 

intention et de vos actes pour appliquer 

cette intention.  

« Cette énergie se manifeste de bien des 

façons, plus ou moins denses ou subtiles, 

comme, par exemple, la matière, ses 

manifestations dépendant notamment de 

nos modes de perception et conception. »  

« Tout est énergie et n’existe que 

l’énergie, manifestée de diverses façons 

mais toujours une. Ses aspects sont 



 133 

multiples ; trois intéressent plus 

particulièrement l’être humain : la force 

(de vie), l’information, l’amour (sachant 

que les mots ne sont que des 

approximations). »  

Ainsi, par exemple, tous nos rapports au 

monde et particulièrement tout notre 

relationnel, ne sont qu'une affaire d'énergie, 

le plus souvent une lutte pour l'énergie ; 

lorsque vous cherchez le sens des 

évènements, notamment relationnels, qui 

vous arrivent et que vous demeurez dans un 

flou, il vous suffit de revenir à cette base, à 

la traduction de ces évènements en terme 

d'énergie, pour sortir de ce flou.  

« Pour ce qui est de l’information, non 

seulement l’énergie universelle est souvent 

porteuse de conscience mais elle est 

toujours porteuse d’information, de 

Connaissance. Une grande part de cette 

Connaissance est inaccessible à l’être 

humain qui ne peut qu’avoir une totale 

humilité devant cet immense mystère. Et 

une part de cette connaissance nous est 

donnée en permanence, l’information 

circule autour de nous, en nous, il nous 



 134 

suffit de savoir la capter et l’entendre, la 

voir, la sentir ; une véritable intuition la 

reçoit et la conçoit comme une évidence, 

souvent inexprimable avec nos mots 

ordinaires et pourtant très claire en soi. »  

Cette Connaissance nous parvient par 

vagues, de façon de plus en plus subtile, 

afin que nous puissions intégrer ces 

subtilités (de plus en plus subtiles) selon le 

degré de clarté de ce qui a été intégré 

auparavant. Plus exactement, notre intuition 

perçoit au fil du temps des degrés de 

subtilités de la Connaissance parce que les 

précédents degrés de connaissance sont 

devenus suffisamment clairs en soi. Le 

processus est progressif mais l’arrivée de 

ces « vagues » ne l’est pas ; les prises de 

conscience sont subites ; les subtilités de 

connaissance apparaissent comme des 

flashs instantanés, comme des évidences, 

évidences qu’il est difficile d’expliquer en 

mots mais que nous voyons très 

clairement ; à partir d’un certain degré de 

subtilités, les mots nous apparaissent vides, 

deviennent stériles, inopérants pour pouvoir 

les communiquer à d’autres, d’où le recours 

aux approximations, et la nécessité pour 



 135 

chacun de faire l’expérience personnelle 

directe de cette Connaissance. De même, à 

un certain degré de subtilités, la 

« compréhension » de ce qui nous parvient 

peut nous apparaitre très différente, voire 

contradictoire, avec ce qui avait été perçu 

plusieurs « vagues » en arrière, ce qui peut-

être très déroutant ; d’une part, c’est un peu 

comme une illusion d’optique ; en se 

rapprochant d’une Vérité, nous pouvons 

avoir l’impression qu’avant nous voyions 

tout autre chose alors que ce n’était tout 

simplement que plus grossier et notre 

compréhension d’alors était encore trop 

parasitée par l’ego. D’autre part, une 

véritable démarche d’évolution de 

conscience nous fait vivre une telle 

succession de phases où nous voyons des 

pans entiers de notre système de 

croyances/références s’effondrer que nous 

finissons par accepter de mieux en mieux 

ces sensations de déroutement.  

Contrairement au savoir intellectuel qui 

est traité par notre mental, la Connaissance 

l’est par ce que nous appelons 

familièrement l’intuition, en fonction de ce 

que l’ouverture de notre conscience est en 



 136 

capacité de capter. Là nous ne voyons pas 

avec nos yeux, nous n’entendons pas avec 

nos oreilles, nous ne comprenons pas avec 

notre cerveau ; nous percevons/concevons 

avec notre intuition, qui se situe au niveau 

du cœur (pas le muscle, plutôt ce que 

l’hindouisme appelle le chakra du cœur) ; la 

conscience, notre équipement de réception, 

se situe en périphérie arrière de notre corps 

global, au niveau du chakra du cœur.  

« Quant à l’amour, il ne s’agit en rien de 

ce que les êtres humains appellent 

habituellement ainsi et qui n’est 

qu’attirances névrotiques et mélange de 

désirs, peurs, instinct de prédation. C’est 

un amour inconditionnel, neutre (à paraître 

froid aux yeux de beaucoup), l’amour du 

« Dieu est Amour ». »  

« Enfin, la force de vie, qui nous est 

délivrée gracieusement et abondamment, 

par Amour. Mais l’être humain aliéné par 

l’ego ne sait plus puiser à cette source ; il 

s’est déconnecté de sa nature profonde et 

ne sait plus que rechercher cette énergie 

chez ses congénères. La quasi-totalité des 

relationnels entre humains est une 



 137 

tentative, le plus souvent inconsciente, de 

capter l’énergie de l’autre : captages 

d’attention, séductions, dominations, 

rapports de force, asservissements… »  

Contrairement à la croyance largement 

répandue (mais c’est là encore l’intérêt de 

l’ego d’insuffler cette croyance), l’être 

humain n’est pas un être social. A son état 

originel, l’être humain est un élément d’un 

tout, autonome et indépendant. Ce Tout 

peut-être appelé vie, univers etc…, peu 

importe ; notre conscience, même 

totalement ouverte, ne peut appréhender ce 

qu’il est réellement. L’autonomie et 

l’indépendance de l’être humain originel 

sont subtiles à concevoir. Imaginons une 

toile, un peu comme une toile d’araignée, 

qui serait le Tout, elle est tissée de fils qui 

se croisent et s’entrecroisent de telle 

manière qu’en chaque point de la toile peut 

être ressentie la vibration du moindre 

mouvement manifesté en un point 

quelconque de celle-ci ; chaque être 

humain, comme chaque être vivant, se 

trouve à l’un des points de cette toile, 

carrefour de deux fils se croisant. 



 138 

Évidemment, tout ceci est une image 

approximative de la réalité.  

A chacun de ces points où se trouve un 

être humain, l’être humain est indépendant 

de tous les autres, tout en étant relié à tous ; 

plus exactement, ce qui fait la différence, 

c’est la conscience qu’il a de l’existence de 

tous les autres et que chaque autre joue sa 

note particulière dans l’immense partition 

du Tout ; mais il n’a nul besoin d’être dans 

une relation « sociale » aux autres, même à 

quelques autres seulement (même à ceux 

apparemment proches de son « carrefour de 

fils », d’autant que cette proximité est 

virtuelle). Il joue sa note, il joue son rôle, 

en ayant pleine conscience du reste du Tout. 

Et pour jouer son rôle, sa note, il a 

simplement à s’abandonner à la 

Connaissance, à l’information qui lui est 

donnée en permanence, information portée 

par l’énergie qui circule en permanence 

dans l’univers (il ne s’agit pas exactement 

de l’univers au sens matériel, scientifique, 

habituel). En fait, l’être humain est un peu 

comme un tuyau, un canal où circule cette 

énergie. Tant que l’énergie y circule 

fluidement, tout va bien, la note juste est 



 139 

jouée ; et si tous les éléments jouent leur 

note juste, la partition est harmonieusement 

jouée. Lorsque la circulation de l’énergie 

est moins fluide, voire bloquée, des 

dysfonctionnements surviennent. Par 

exemple, le parasitage de l’ego aliénant une 

partie de l’esprit de l’être humain crée un 

dysfonctionnement (de très nombreux 

dysfonctionnements, en fait) dans ses 

comportements, pensées, paroles, actes ; ces 

« désordres » au niveau de l’esprit finissent 

souvent, en se répandant des couches les 

plus subtiles (esprit) vers les plus denses 

(physique) de l’être humain, par créer plus 

ou moins rapidement/lentement malaises et 

maladies. Ces dysfonctionnements et leurs 

conséquences (malaises, maladies), et plus 

exactement l’émotionnel qui y est lié, 

servent en quelque sorte de nourriture 

énergétique à l’ego. Son intérêt est donc 

d’insuffler ces dysfonctionnements. Et la 

croyance du besoin « social » en est l’un 

des moyens.  

Ceci apparait assez flagrant quant aux 

relations affectives ; mais ce sont bien 

toutes les relations sociales s’écartant du 

« rôle de jouer la seule note juste » qui sont 



 140 

erronées, et plus exactement l’intention que 

nous mettons (le plus souvent 

inconsciemment) dans le ressenti de ce 

besoin et ses manifestations concrètes 

(pensées, paroles, actes que nous 

manifestons dans ces relations 

interpersonnelles qui n’ont pas lieu d’être 

ou, du moins, de la façon dont nous les 

manifestons la plupart du temps). Ces 

relations interpersonnelles ne sont 

quasiment jamais intentionnées par les 

raisons que nous exprimons habituellement 

à leur sujet.  

Par exemple, l’altruisme n’existe pas. 

Quasiment toutes les relations d’aide sont 

générées par des motivations égotiques.  

Croyez-vous que l’éducation soit une 

valeur, que les systèmes éducatifs aient 

réellement un but de 

réalisation/épanouissement de l’individu, 

que les enfants aient réellement besoin 

d’apprendre tout ce qu’on veut leur 

enseigner, qu’ils aient réellement besoin 

d’entrer en maternelle très tôt pour être 

socialisés ? La socialisation est une des 

premières manifestations du processus de 



 141 

conditionnement, de domestication de l’être 

humain, de son asservissement.  

Vous avez une vision angélique des 

enfants ? Alors prenez conscience que c’est 

une « âme » adulte qui habite chacun d’eux 

et vous les regarderez désormais autrement.  

Vous croyez que votre façon d’aimer, 

c’est réellement de l’amour ? Posez-vous 

les questions sur le degré de respect de 

l’Autre que vous y mettez, sur les intérêts 

que vous avez à entretenir la relation, sur 

l’origine de la souffrance qui s’y ressent 

parfois.  

Dans la nature première de l’être humain 

est la solitude. Notre impact sur l’Autre ne 

peut être que sobre, frugal, très limité. Là 

aussi, être dans l’essentiel.  

Une expression (et idée reçue) illustre 

bien la situation : le lien social, créer du lien 

social… Attention, danger !  

L’excès de social est une plaie de 

l’humanité et nous devons être très vigilant 

par rapport à tout ce qui se dit ou se veut 



 142 

« social » (ceci n’est pas une porte ouverte 

au « libéralisme »). Il suffit juste de 

reprendre conscience de notre juste place 

dans la toile, et du seul petit rôle que nous 

avons à y jouer.  

« Devant cette dégénérescence de 

l’humanité, la seule solution pour l’être 

humain est d’ouvrir sa conscience, se 

reconnecter à sa nature profonde, 

réapprendre à puiser l’énergie à la 

source… et pour cela, maîtriser l’ego 

jusqu’à s’en libérer. »  

*   *   *  

Pour aller au bout du bout :  

Nous n’existons pas.  

Nous ne sommes que des « tuyaux ». 

Mise à part l'emprise de l'ego, notre 

sentiment (illusoire) d’exister ne vient que 

de la présence à travers nous du souffle de 

la Source de vie. Dieu est le seul « être » à 

exister réellement. Nous sommes chacun 

comme une cellule de son immense corps. 

Imaginez que les cellules de votre corps 



 143 

décident qu’elles existent par elles-mêmes, 

qu’elles peuvent faire ce qu’elles veulent, 

même (et surtout) tout sauf ce pour quoi 

elles sont programmées, même quelques 

cellules seulement ; ça dégénère, parfois en 

cancer, parfois généralisé ; vous 

continueriez alors à éprouver un amour 

miséricordieux pour vos cellules ?  

Vous voulez être constructif ou 

destructeur ? 



 144 

31 

l’âme 
 

 

L’âme n’existe pas… comme, 

notamment, les catholiques l’imaginent. 

Elle n’est pas une entité particulière de 

l’être, elle ne pèse pas 21 grammes comme 

certains le suggèrent. De même que le cœur 

n’est pas le muscle cardiaque.  

Je le rappelle, nous ne sommes que des 

tuyaux. C’est une image, bien sûr, mais 

plutôt très réaliste. Et si le fait d’exprimer 

cette image a une allure de provocation, 

c’est bien pour induire en vous l’humilité 

nécessaire à accepter cette réalité : l’être 

humain est un tuyau. D’ailleurs les 

(pseudo)spiritualistes vous diront : « pas un 

tuyau, un canal » ; ils sont si fiers de 

« canaliser l’au-delà ». Parce qu’en effet, 

l’être humain possède potentiellement cette 

capacité à percevoir la réalité ultime, 

l’information provenant de l’infini. Le 

tuyau que nous sommes existe pour être 

traversé par le souffle de l’Esprit. Le cœur 



 145 

est cet espace en nous relié à l’équipement 

perceptif doué de conscience.  

En reprenant l’image du tuyau, l’âme en 

est la paroi interne, d’une couleur 

particulière pour chacun, et le cœur est cet 

espace que le vulgaire dirait vide et qui est 

le cœur-même du tuyau, celui qui peut être 

rempli de l’Infini, empli de l’énergie de 

l’infini (la force vitale universelle), empli 

de l’Amour de l’Infini (cet aspect très 

particulier de l’énergie universelle et qui a 

si peu à voir avec ce que le vulgaire appelle 

amour), empli de la Connaissance, c'est-à-

dire l’information sur la Vérité de la réalité 

ultime, la véritable réalité, le « entendable » 

à l’entendement humain pour peu que l’être 

humain ait appris à se servir de son 

équipement perceptif et ouvert sa 

conscience. Le tuyau n’est pas vide, il est 

plein, un plein fluide, d’air comme le 

souffle de l’Esprit et d’eau comme les eaux 

vives de Christ. Nous n’avons qu’à nous 

laisser traverser pour être emplis d’énergie, 

d’amour, de connaissance. Notre âme leur 

donne sa couleur particulière pour que, sur 

le tableau de l’humanité, toutes les couleurs 

se mélangent en une pure lueur blanche, un 



 146 

tableau blanc, et même transparent ; quelle 

humilité faut-il pour accepter être 

transparent lorsque tout un chacun cherche 

à briller sur l’avant-scène ! Nous n’avons 

qu’à nous laisser traverser par l’Infini et 

apporter notre couleur particulière, là est le 

seul sens de notre existence. Au lieu de cela 

l’être humain ne peut s’empêcher de se 

croire ce qu’il n’est pas, et il cherche sans 

cesse à dominer l’Autre au lieu de se 

contenter de son petit rôle de coloriste. 

Comment en est-il arrivé là ?  

L’être humain s’est laissé remplir par 

l’ego ; il a laissé l’ego emplir son cœur. 

L’Amour n’y passe plus et l’homme 

s’illusionne de désirs et d’élans amoureux 

sans comprendre ce qui se trame en-

dessous. La Connaissance n’y passe plus et 

il a fini par croire dur comme fer à ce que 

lui raconte la petite voix de l’ego. 

L’Énergie n’y passe plus et il va chercher sa 

force vitale par le vol du peu de force que 

les uns ou les autres ont réussi à puiser à la 

Nature ou bien, beaucoup plus rare, en 

tentant au prix d’efforts douloureux 

d’éjecter même très partiellement le 

bouchon égotique ; c’est ainsi que naissent 



 147 

tous les comportements de domination, de 

confrontation, de violence.  

Chez beaucoup, l’ego a tant rempli le 

tuyau que le cœur est sombre et que l’âme, 

livide, a été asphyxiée.  

L’âme ne pèse pas 21 grammes mais des 

tonnes de souffrance quand le cœur n’est 

plus qu’ego. 



 148 

32 

 

se libérer de l’ego 
 

 

Devenir soi, le soi réel, cet être complet ;  

se libérer de l’ego. 

 

Inutile de passer en force. Toute 

pratique, toute stratégie, toute attitude 

relevant de la confrontation n’est que jeu de 

l’ego. L’énergie de ce combat ne viendrait 

que renforcer l’ego lui-même. 

 

Ce n’est qu’une question de conscience, 

de prise de conscience, d’ouverture de 

conscience. La seule voie est celle de 

l’intention puis de l’observation,  une 

observation neutre et profonde de ce qui est 

et passe en soi, profonde par une attention 

soutenue. 

 

Devant la situation souffrante, dans 

l’instant, vous émettez en vous l’intention 

de voir ce qu’est cette souffrance, ce qui se 

cache derrière la peur, le désir, la pulsion, 

l’émotion qui génère cette souffrance. Puis 

vous observez en vous, en focalisant votre 



 149 

regard intérieur sur cette souffrance, sur la 

peur ou l’émotion ou la pulsion ou le désir 

qui est venu créer cette souffrance. C’est 

une observation douce, comme détachée, 

mais focalisée et soutenue. C’est une 

observation en continu, sans forcer ; si 

votre mental reprend le dessus ne serait-ce 

qu’une fraction de seconde, inutile de tenter 

de reprendre le fil de l’observation, celle-ci 

ne serait plus que sur le souvenir du point 

que vous observiez une fraction de seconde 

plus tôt, une éternité plus tôt. C’est une 

observation silencieuse ; il n’y a aucune 

analyse, aucun discours en vous sur ce qui 

est observé. 

Et alors vous voyez la peur, le désir, la 

pulsion, l’émotion se diluer jusqu’à 

disparaître. Vous prenez conscience que 

tout cela n’était qu’une illusion, une illusion 

qui opérait en vous parce que vous y 

croyiez. En cet instant vous avez regardé 

l’ego « les yeux dans les yeux » ; mais sans 

aucune animosité. Il se sait alors démasqué 

et passe son chemin. 

 

La confrontation l’aurait renforcé. Le 

fait d’être démasqué sans violence l’éloigne 

sans dommage. Et un jour, lorsqu’il saura 



 150 

qu’il n’a plus aucune prise sur vous, il 

s’éloignera définitivement. 

 

Dans ce laps de temps, vous aurez peut-

être besoin de « tenir le coup ». Il n’est 

alors pas incompatible de recourir 

alternativement, selon votre capacité du 

moment à vivre pleinement l’observation 

neutre, à une pratique certes encore mentale 

mais pouvant être vécue en pleine 

conscience. Puisqu’il nous faut sortir du 

conditionnement égotique, de la structure 

mentale construite sous l’influence de l’ego, 

cette pratique consiste à la remplacer par 

une autre structure nous rendant la vie plus 

vivable et nous approchant de la juste 

position. Il s’agit-là, en prenant conscience 

en nous d’un dysfonctionnement reconnu 

comme tel, de le remplacer dans l’instant 

par un fonctionnement ordinaire positif ; à 

l’origine, une tournure d’esprit positive 

nous remettant « dans le bon sens » et 

stoppant la fuite d’énergie qui était en train 

de s’opérer dans la réalisation du 

dysfonctionnement. C’est une pratique 

d’ordre volontaire, ayant donc une portée 

limitée mais immédiatement profitable. 

C’est seulement une « autre syntaxe », 



 151 

aurait dit Castaneda. La libération, la 

complétude, ne se trouve que dans la 

connaissance directe, par l’observation 

neutre. 



 152 

33 

 

vivre autrement 
 

 

Le sens de notre vie est de re(devenir) 

soi-même. Cependant, il nous est possible 

de donner à ce cheminement individuel une 

dimension collective en tentant de créer une 

communauté d’êtres véritablement dans 

cette démarche. 

Ainsi, nous sommes de plus en plus 

nombreux à nous interroger sur la valeur du 

mode de vie qui nous a été transmis depuis 

notre naissance, depuis des générations, et à 

ressentir l'envie, le besoin, de vivre plus 

sainement.  

La transition vers un mode de vie plus 

juste, plus sain, nous semble le plus souvent 

tellement compliquée que nous finissons 

par ne rien faire ou bien seulement essayer 

d'aménager quelque chose qui nous paraisse 

suffisamment confortable ; et ce compromis 

finit toujours, à un moment, par ne plus 

nous satisfaire.  



 153 

Le changement nécessaire pour se 

retrouver pleinement soi-même devrait être 

tellement radical qu'il ne peut qu'effrayer au 

premier abord, a fortiori en l'appréhendant 

seul. 

Il nous est toujours possible de nous 

faire accompagner, au moins un temps, au 

début, dans notre propre évolution 

personnelle. 

Il est aussi possible, simultanément, de 

se regrouper pour proposer d'autres façons 

de vivre ensemble. Depuis longtemps déjà, 

de nombreuses expériences de vie 

communautaire, très diverses, ont vu le 

jour ; certaines perdurent. A chacun de 

trouver celle qui lui convient.  

le village 9  

L’intention de ce projet d’écohameau est 

de construire et faire l’expérience d’un 

nouveau mode de vie plus juste, plus sain, 

pour l’être humain et par voie de 

conséquence pour son environnement.  



 154 

Il s’agit notamment de privilégier 

l’aspect humain du projet à son aspect 

« écologie » technique.  

Il appelle donc plutôt celles et ceux qui 

ont conscience que c’est l’évolution 

individuelle de chacun qui crée l’évolution 

de la communauté et que tous les autres 

aspects, y compris écologique, en découlent 

naturellement.  

Ce « nouveau » mode de vie sera une 

alternative au mode sociétal, socio-

économique, communautaire qui s’est 

mondialisé durant les dernières décennies 

en montrant ses limites, l’erreur sur laquelle 

il était basé et ses conséquences 

désastreuses sur la vie.  

L’écohameau en lui-même, qui serait 

avant tout une communauté de vie, serait à 

dimension humaine, une vingtaine de 

personnes tout au plus, dans l’esprit d’une 

humanité construite à terme comme un 

immense maillage de petites communautés, 

maillage d’écohameaux en réseau. 

L’écohameau vivrait autant que possible en 

auto-subsistance tout en ayant conscience 



 155 

de l’existence du réseau et des possibilités 

d’entraide qu’il peut offrir. Le lieu de vie de 

la communauté serait l’occasion d’en 

rapprocher, au fil des opportunités, les 

activités « professionnelles ». Dans la 

période de transition, il pourrait être 

envisageable que la communauté soit sur 

des lieux de vie différents et suffisamment 

proches (exemple : maxi ¼ d’heure de 

transport, à vélo).  

Ce lieu pourrait être dans le vignoble 

nantais ; ceci restant totalement ouvert à ce 

qui se présenterait de plus juste. Les critères 

prioritaires à prendre en compte sont ceux 

pouvant répondre aux principaux défis de 

demain : accès à l’eau potable, altitude 

suffisamment élevée par rapport aux risques 

désormais importants d’inondation, 

protection aux vents.  

Dans le cadre légal actuel, l’écohameau 

serait ouvert aux locataires, restant à 

trouver la structure juridique et/ou les 

bailleurs le permettant ; plus globalement, à 

terme, l’esprit « locataire sur cette Terre » 

serait privilégié à l’esprit de propriété.  



 156 

Sur la forme que pourrait prendre cet 

écohameau, tout étant à construire :  

- Des résidences privatives qui 

préserveraient l’individualité de chacun, le 

besoin d’indépendance, de ressourcement 

intime. Ainsi, par exemple, la proximité 

(promiscuité) des habitations ne devraient 

pas être la règle absolue, même si la 

mitoyenneté peut être techniquement une 

source d’économie d’énergie, l’aspect 

humain primant sur les aspects techniques.  

Les “jardins” privatifs pourraient être très 

réduits dans la mesure où il y aurait un 

vaste espace “vert” commun où chacun 

puisse exprimer sa créativité et répondre à 

ses besoins, y compris dans des temps de 

solitude respectés.  

Autant que possible, participation de 

chacun aux auto-constructions totales ou 

partielles, des éléments mutualisés bien sûr 

mais aussi des bâtis individuels, selon les 

compétences et les moyens (physiques, 

temporels..) de chacun.  



 157 

- Liberté d’activités (de “loisirs”) dans le 

respect de celle des autres.  

Une partie suffisante de l’espace “vert” 

commun réservé au potager collectif des 

membres de l’écohameau.  

Liberté des activités professionnelles de 

chacun, y compris celles développées au 

sein ou à proximité de l’écohameau, en 

fonction de l’avis de la communauté, le 

consensus devant être recherché sans qu’il 

puisse être totalement censurant. C’est là, 

probablement, un point crucial de tensions 

possibles mais ainsi d’avancée personnelle 

de chacun.  

Les compétences de chacun devraient, à 

l’intérieur de la communauté, se donner 

gracieusement dans un esprit de solidarité - 

ou d’échange, partage, comme dans un 

SEL, peut-être.  

Il y aura probablement besoin de mettre en 

place une instance communautaire de débat 

et de décision mais qui ne soit pas une 

copie, même très éloignée, de ce qui existe 



 158 

aujourd’hui même parmi celles qui 

semblent justes.  

Partage, au maximum, de biens matériels.  

Partage de temps, pour la solidarité 

(covoiturage pour des déplacements 

communs, garde d’enfants, travaux etc...), 

pour des “loisirs”...  

Partage, échange des compétences de 

chacun.  

Mise en place d’une sorte de SEL, peut-

être, tout en ayant conscience qu’il sera 

essentiel de ne pas reproduire, même sous 

une autre forme, ce qui fait que le système 

socioéconomique actuel est en train de 

s’effondrer. Être “innovant”.  

Partage avec d’autres écohameaux ; le 

mode de vie qui est en train de remplacer 

celui qui est en train de disparaitre devrait 

être plus naturel : un immense réseau 

d’écohameaux à taille humaine, une 

dimension de communautés d’une vingtaine 

de personnes permettant un vivre ensemble 

viable s’il est bien dans un esprit de respect, 



 159 

défait des besoins de pouvoir, 

domination..., autonome tout en étant 

conscient d’être un élément parmi d’autres 

dans ce réseau de communautés permettant 

là aussi les solidarités qui se révèleraient 

utiles.  

Partage, dans la phase de transition, avec 

les populations et autorités du monde 

“ordinaire”, tout en étant bien conscient des 

limites (nombreuses et conséquentes) et 

risques dus aux divergences d’état d’esprit 

et “d’intérêts” des uns et des autres. Les 

valeurs et l’esprit de l’écohameau devraient 

être à privilégier afin que les concessions 

(temporaires) ne deviennent pas des 

compromissions. 



 160 

Postambule 

 
Il est une idée reçue très répandue, celle 

d’avoir à  devenir  un modèle pour les 

autres, ceci comme témoin de notre avancée 

spirituelle. C’est une idée fausse. Si ceci 

peut avoir une certaine forme de véracité 

dans les premières années de votre 

démarche, lorsque l’effet miroir et le 

phénomène de projection sont encore très 

présents en vous et dans votre relation aux 

autres, il arrive un moment où continuer à 

croire à cette idée de devoir être un modèle 

va au contraire vous freiner puis vous 

bloquer dans votre avancée. Ce moment, 

vous ne le sentirez pas venir tout de suite 

mais il finira par devenir évident. Il sera 

alors temps de lâcher cette idée fausse qui 

vous aura été utile à une époque ancienne. 

 

Ne cherchez plus à être un modèle 

d’évolution humaine. L’être humain ne peut 

voir et entendre que ce que son degré de 

conscience du moment lui permet de voir et 

d’entendre. Si ce que vous êtes devenu est 

trop éloigné de ce qu’il peut percevoir, il ne 

vous verra pas tel que vous êtes. A fortiori 

si c’est un proche de longue date car vient 



 161 

alors s’ajouter à cela ce fonctionnement 

habituel de l’ego à travers l’être humain de 

fixer très rapidement, très tôt, une image de 

l’Autre ; dans votre cas, cette image, fixée 

très anciennement, ne vous correspond alors 

plus lorsque vous avancez à grands pas. 

Ainsi cherchez seulement à être et à faire 

ce qui vous semble juste pour vous, tant que 

vous êtes dans une intention véritable de 

devenir vous-même, d’aller vers la totalité 

de vous-même. Ne prenez plus en compte 

les jugements des autres. Vous avez 

maintenant acquis des repères évidents de 

votre avancée, d’étapes qui ont jalonné 

votre avancée, d’évènements qui vous 

assurent de la valeur de votre quête, de la 

force de votre intention de ce vers quoi 

vous allez. Et vous en aurez de plus en plus 

besoin face à la violence de ce qui vous 

attend. Car non seulement de plus en plus 

d’êtres ne peuvent plus vous percevoir mais 

ils sentent, même très confusément, que 

vous ne faites plus suffisamment partie de 

leur monde, que vous ne jouez plus assez 

leur jeu, le jeu de l’ego, et vous vivez alors 

de plus en plus le rejet et la trahison, vous 

allez de plus en plus vers l’isolement et la 

solitude, vers la souffrance, alors même que 



 162 

vous croyez peut-être encore que votre 

avancée était censée donner une image de 

paix et de sérénité. 

Comment sont morts Jésus, Gandhi, 

Martin Luther King… ? Comment furent 

les derniers temps de St Jean de la Croix ? 

Marie ne dit-elle pas à Bernadette 

Soubirous que ce n’est pas en ce monde 

qu’elle sera heureuse ? etc…etc… 

Cette souffrance est le moteur de votre 

avancée, cet isolement vous offre les 

conditions idéales pour la réaliser ; ce 

sentiment de solitude qui, au début, est 

débilitant est à apprivoiser pour devenir une 

force que ne connaîtront jamais ceux qui 

sont encore dans l’addiction à l’Autre. 

Acceptez ce qui est une base de la condition 

humaine, la solitude. Vous êtes seul face à 

la vie comme vous êtes seul face à la mort. 

 

Lâchez les images d’Épinal des pseudos 

livres et enseignements de sagesse ! Au fur 

et à mesure que votre démarche devient du 

travail d’orfèvre sur des subtilités de 

l’esprit de plus en plus subtiles dans ce long 

travail de reformatage de l’esprit, vous 

constatez que ça se passe de plus en plus 

« que en vous ». Ne vous préoccupez plus 



 163 

du comment ça se manifeste à l’extérieur. A 

ce stade, l’extérieur n’est vraiment plus que 

le terrain d’expérimentations et 

d’opportunités de ce que vous travaillez en 

vous de façon désormais incessante, 

réajustant en permanence tel ou tel tout 

petit aspect de l’esprit. N’attendez pas que 

chacun de ces ajustements porte ses fruits 

immédiatement ; c’est là aussi une autre 

idée fausse largement répandue, croire 

qu’un juste état d’esprit se manifeste 

immédiatement à l’extérieur, aux yeux de 

tous ajoutent certains ; vision très 

romantique, assurément ; irréaliste ; nous 

n’avons aucune maîtrise sur le temps, qui 

de plus, vous le savez, n’est qu’une illusion 

à notre perception ordinaire ; avec 

suffisamment d’humilité nous concevons 

que nous ne pouvons pas savoir à l’avance 

quand se manifestera extérieurement, ni de 

quelle manière, les justesses de nos 

ajustements ; cela arrivera lorsque une 

cohérence s’installera entre de multiples 

ajustements apparemment très disparates à 

nos yeux, et probablement uniquement si 

cette manifestation prend un sens, à un 

instant donné, pour notre évolution ou pour 

celle d’un Autre. 



 164 

 

Alors que la plupart pense que cette vie 

terrestre, cette incarnation, est une fin en soi 

et que réussir sa vie c’est réussir cette vie 

terrestre en y trouvant le bonheur, la gloire, 

la fortune…, la réalité réelle est que cette 

vie n’est qu’une phase transitoire, un champ 

d’expérimentation pour l’après ; réussir sa 

vie c’est, en quelque sorte, réussir sa mort, 

c'est-à-dire le passage dans la dimension 

globale de la vie. 

Le sens de la vie pour l’être humain 

originel est de vivre les choses sur le plan 

sensible, de faire l’expérience sensible de la 

vie, et à travers cela enrichir sa conscience. 

Pour l’être humain aliéné par l’ego, ce qui 

est notre cas à tous, ce n’est pas que cela lui 

soit impossible mais la domination de l’ego 

est telle que quasiment toute son énergie 

peut être monopolisée par ce combat de 

libération. Le sens de la vie devient donc 

cette démarche de libération. Cependant, 

cette démarche n’est pas incompatible avec 

le vécu sensible, si tant est que sa 

conception soit juste. Ainsi, par exemple, 

vivre la vie de façon sensible n’a rien à voir 

avec ce qui est familièrement appelé être 

« bon vivant » ; la confusion est très 



 165 

répandue. Le vécu sensible est de l’ordre 

d’une sorte de sentiment de joie qui n’est 

pas du contentement, une sorte de joie 

irrationnelle, une sorte de jouissance des 

formes de la vie qui s’éprouve au niveau du 

cœur. 

Cette phase transitoire qu’est notre vie 

terrestre est notre seule occasion de pouvoir 

changer quelque chose à ce que nous 

sommes, c’est à dire à notre personnalité 

égotique ; c’est notre seule opportunité 

d’agir cette démarche de libération. Après 

la mort physique, il est trop tard ; tout se 

fige, nous ne pouvons plus agir. Lors du 

moment essentiel de notre vie, cette fraction 

de seconde qui précède la mort, où notre 

conscience s’ouvre totalement, la plupart 

prend enfin conscience, mais trop tard, que 

sa vie a été inutile, qu’il n’a pas voulu voir 

plus tôt ce pour quoi il était en vie et donc 

rien agi en ce sens. C’est une immense 

souffrance qui est alors ressentie, la 

dernière, mais éternelle puisqu’alors tout se 

fige et qu’il n’est plus possible d’y changer 

quoi que ce soit. 

Un Certain était venu nous dire qu’au 

royaume des aveugles, les borgnes sont rois 

et qu’il est de la place pour tous dans la 



 166 

Maison de son Père. Puissiez-vous avoir 

perdu votre cécité avant de revenir à la 

Maison. 

 

Vivez utile. 



 167 

 

Préambule 
01. l’Infini 
02. l’ego 
03. manifestations ordinaires de l’ego (1) 
04. son œuvre 
05. numérologie 
06. croissance 
07. la vigilance 

08. la genèse 
09. sauver la planète 
10. identité – identification 
11. je est un autre 
12. manifestations ordinaires de l’ego (2) 
13. évolution(s) 
14. vivre sur Terre 
15. être impeccable 

16. c’est allé trop vite 
17. la force de la faiblesse 
18. manifestations ordinaires de l’ego (3) 
19. l’amour 
20. énergie et éternité 
21. les faits, rien que les faits ! 
22. maîtriser l’ego 
23. chamanisme toltèque : l’incomplétude 
24. chamanisme toltèque : l’incomplétude (2) 

25. voter ? 
26. l’acceptation 
27. voyant et guerrier 
28. un oiseau solitaire 
29. la complétude 
30. une vie 
31. l’âme 
32. se libérer de l’ego 

33. vivre autrement 
Postambule 
Le secret ? 
Dernier message 

3 
5 
9 

12 
14 
15 
22 
29 

31 
37 
39 
44 
45 
47 
52 
57 

61 
65 
67 
70 
75 
77 
84 
86 
95 

99 
105 
111 
115 
118 
121 
144 
148 

152 
160 
168 
170 



 168 

Le secret ? 

 
L’ego n’est pas une idée, une notion, un 

concept. L’ego est très concret. 

 

 Il vaudrait mieux dire les egos puisqu’il 

s’agit d’êtres vivants, d’une communauté 

d’êtres comme l’humanité est la 

communauté des êtres humains. 

 

 Cette expression, l’ego, n’est qu’une 

facilité de langage créant une passerelle 

plus accessible à tout un chacun pour 

désigner ceux qui, pour les gnostiques du 

début de l’ère chrétienne par exemple, 

étaient considérés comme des dieux 

subalternes - subalternes en rapport au Dieu 

véritable, celui de Christ, l’Infini - et 

considéré(s) comme le(s) dieu(x) 

créateur(s) de ce monde-ci, ce en quoi ils 

voyaient juste puisque c’est bien cette 

communauté d’êtres qui en limitant et 

fixant la conscience des humains crée cette 

réalité relativement illusoire qu’est notre 

monde ordinaire. 

 

  



 169 

Dieux, oui, d’une certaine façon, du fait de 

leur puissance supérieure à la nôtre, lorsque 

nous nous laissons dominés par eux et 

restons ainsi contenus dans les limites 

qu’ils nous ont fixées. Et pourtant d’une 

puissance inférieure à celle présente dans le 

monde divin, monde qui nous demeure 

accessible dès lors que nous parvenons à 

exprimer pleinement l’étincelle divine qui 

est en nous, en nous libérant de l’ego. 

 

 Prenons pleinement conscience que nous 

n’avons pas affaire à une idée abstraite qui 

formerait ainsi une prison définitive mais à 

des êtres vivants, autres, dont il nous est 

possible de nous défaire. Cette conscience 

rend alors plus aisé non pas le combat 

contre l’ego puisqu’il est essentiel de ne pas 

être dans un rapport conflictuel mais notre 

acte de libération en détachant de nous tous 

les points d’accroche que l’ego, que ces 

êtres ont créés peu à peu en nous depuis 

notre venue au monde en aliénant notre 

esprit. 



 170 

Dernier message 
 

Aux rares qui sont enfin dans la pleine 

conscience, dans la connaissance de la 

Connaissance, qui découvrent qu’ils sont 

toujours, en même temps, dans cette réalité 

physique, matérielle, où l’ego continue ses 

tentatives invasives – particulièrement par 

« les autres », ce qui nécessite désormais un 

mode de vie d’ermite – et qui ainsi se 

demandent quel peut être le sens de ce 

nouveau temps pour eux : 

 

Seule la mort, physique, libère totalement et 

définitivement. 

 

En attendant la mort, sans attente, ce laps 

de temps va vous faire vivre un peu plus 

chaque jour le rien, la transparence, le non-

faire, l’être. 

 

A bientôt dans le réel. 



 171 

 

 

 

 

Stelo MARINA 
 

 

 

 

Conversations avec X 



 172 

SOMMAIRE 

 

 
 La quête spirituelle 

 

Vivre utile 

 

Le secret 

 

La faille 

 

La démarche 

 

Le rien 

 

Transmettre 

 

173 

 

183 

 

189 

 

198 

 

209 

 

230 

 

236 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 173 

La quête spirituelle 
 

 

 

X : Lors d’une conférence qu’il avait donné 

il y a quelques années, Eckart Tolle parlait 

de la démarche spirituelle telle qu’elle est 

menée par l’ego, lorsque nous laissons 

notre ego s’emparer aussi de cela, de ces 

démarches en « 12 étapes », et il disait un 

peu ironiquement que celui qui arrivait à la 

13ème étape devenait le chef du groupe… 

 

SM : Il avait raison de fustiger 

ironiquement ces méthodes, plus 

précisément le fait que beaucoup de gens se 

lancent dans une quête spirituelle sans se 

rendre compte que c’est leur ego qui, là 

aussi, mène la danse ; le plus néfaste c’est 

que la plupart continue pendant très 

longtemps, parfois toujours, sans en prendre 

conscience ; et certains, beaucoup trop, 

s’auto-proclament guide spirituel sans 

s’être jamais rendu compte qu’en fait ils 

n’ont jamais vraiment avancé, puisque 

commencer à avancer c’est commencer à 

avoir un peu de maîtrise sur son ego. 

Souvent, les gens ont l’impression 



 174 

d’avancer alors qu’ils ne font que tourner 

en rond ; effectivement ils avancent, mais 

en rond, toujours autour de leur nombril. 

 

X : C’est comme tous ceux qui après avoir 

fait une formation de ceci ou cela, 

thérapeute énergéticien par exemple, 

certains osent même s’appeler psycho-

énergéticien alors qu’ils n’ont aucun 

véritable savoir en psychologie et encore 

moins une véritable sensibilité pour la 

psychologie humaine, donc ils ont fait un 

stage durant une année à raison d’un week-

end par mois ou quelque chose du même 

ordre, et ils s’auto-proclament thérapeute-

énergéticien, une plaque devant la maison, 

quelques conférences… et le tour est joué. 

Et ce sont souvent ceux-là qui ont le plus de 

clientèle. 

 

SM : Dans la masse, il y en a qui ont un 

vrai don, un talent de Dieu dirait Paulo 

Coelho. Ceux-là n’ont généralement pas 

besoin de faire une formation. Le don se 

révèle un jour et ils mettent ce talent divin 

au service des autres. Même s’ils n’ont pas 

fait un vrai travail sur leur ego, ils se 

mettent dans la position de serviteur de 



 175 

l’Infini et j’observe que ce positionnement 

d’esprit leur apporte automatiquement, 

involontairement, une maîtrise au moins 

partielle de leur ego ; ils se positionnent sur 

une fréquence de conscience où l’énergie 

divine peut les traverser en prenant toute la 

place, ce qui n’en laisse plus pour l’ego ; 

cela fonctionne au moins tant qu’ils sont 

dans une expression désintéressée de leur 

don. C’est exactement comme quand 

l’amour-infini nous traverse. 

 

X : Et la clientèle des auto-proclamés ? 

 

SM : C’est la loi d’attraction - d’ailleurs 

souvent très mal comprise, nous en 

reparlerons plus loin - en l’occurrence, les 

egos attirent les egos ; ces clients ne 

viennent pas chercher une guérison mais 

une confortation de leur ego ; ce qui tombe 

très bien puisque c’est à peu près tout ce 

que peut leur apporter ce genre de 

thérapeute, parfois une sensation passagère 

de bien-être… Ce soi-disant thérapeute 

n’est allé dans cette démarche que pour 

conforter une image égotique ; même s’il a 

suivi un enseignement de valeur, il est peu 

probable qu’il puisse en transmettre la 



 176 

valeur et son effet ; mais il en aura toutes 

les apparences ; une question d’image, 

toujours, pour lui comme pour le client. 

Mais de nombreuses pratiques 

thérapeutiques peuvent s’exercer 

efficacement sans que le thérapeute ait déjà 

atteint une grande maîtrise de son ego. La 

réflexologie, par exemple ; d’autant qu’il 

est plus facile, moins impliquant, de se faire 

masser les pieds que de s’engager dans une 

démarche de profonde remise en question ; 

bien sûr cela ne se limite pas à un simple 

massage ; mais cette pratique, comme 

beaucoup d’autres, est comparable à la 

médecine traditionnelle en cela qu’elle ne 

traite que le symptôme et non la source ; le 

plus par rapport à la médecine allopathique 

c’est qu’elle traite sur des aspects méconnus 

de la médecine traditionnelle, ici les 

cristallisations d’énergie, ce qui peut avoir 

des effets bénéfiques beaucoup plus 

profonds et sans les effets secondaires de 

l’allopathie. Cependant, l’aspect néfaste de 

ce genre d’acte thérapeutique, c’est que, 

comme nous ne pouvons transmettre aux 

autres, au mieux, que le degré de qualité 

d’énergie que nous avons, ce thérapeute, en 

l’absence d’un travail suffisant sur son ego, 



 177 

est encore lourd de ses fonctionnements 

excessivement égotiques, ses névroses 

notamment, et en même temps qu’il tente 

de transmettre l’effet-guérison de sa 

pratique, il transmet aussi une énergie 

encore sombre et pesante ; ce dont ne se 

rendront même pas compte les patients 

portant une énergie au moins aussi sombre 

et lourde, ce qui ne sera pas le cas des 

autres… 

 

X : Nous avons l’air de critiquer, comme 

ça… 

 

SM : Oui, ça en a toutes les apparences ; 

pour quelqu’un encore très soumis à son 

ego, donc encore beaucoup dans le 

jugement, nos propos vont paraître des 

critiques ; alors qu’en fait il n’y a aucun 

jugement sur les personnes ; ce ne sont que 

des observations neutres des personnalités 

égotiques ; il s’agit de montrer diverses 

facettes d’expression de l’ego. C’est se 

mettre dans la même position que lors 

d’une véritable quête spirituelle ; cela 

commence par prendre conscience qu’une 

part de nous-même nous regarde vivre, 

c’est la sentir légèrement en retrait de nous, 



 178 

en train de nous observer, sans jugement, 

juste observer, l’observateur neutre. Au 

début c’est assez déstabilisant. Puis plus 

tard nous nous rendons compte que nous 

pouvons nous servir de cette part de nous-

même ; c’est elle qui va pouvoir nous dire 

objectivement comment nous fonctionnons 

au quotidien, dans les moindres détails ; 

objectivement car elle le fait sans 

jugement ; et dans les moindres détails car 

elle le fait sans complaisance ; mais 

combien osent écouter cette partie de soi ? 

 

X : Et cette quête en 12 étapes dont parlait 

Eckhart Tolle… 

 

SM : J’imagine que Tolle voulait montrer le 

ridicule de l’ego qui voudrait laisser croire 

qu’une quête spirituelle peut se mener 

comme avec une méthode d’apprentissage 

de langue étrangère. Cependant, son 

approche réduit la dimension spirituelle de 

l’être humain à vivre l’instant présent ; et 

sur le plan de l’absolu il a raison ; et 

probablement nous pourrions, totalement 

libérés de l’ego, ne vivre que dans l’instant 

présent perpétuel. Sauf que nous vivons 

également sur le plan du relatif, dans la 



 179 

réalité ordinaire, avec cet ego qui est là, très 

présent, très pesant ; et la démarche 

spirituelle - je n’apprécie pas spécialement 

cette expression mais par facilité de 

langage, en occident, je continue à 

l’employer - est une lutte incessante avec 

lui, avec des avancées et des régressions ; et 

pourtant, dans la durée, nous constatons 

bien qu’à certains moments nous 

franchissons des paliers, des caps où un 

acquis s’est intégré en profondeur, sans 

risque de retour au fonctionnement 

antérieur, ce qui ne veut pas dire qu’il n’y 

aura plus jamais retour des situations 

correspondantes ; je veux dire par là que 

quelque chose dans un dysfonctionnement 

intérieur s’est transformé, voire parfois la 

globalité du dysfonctionnement, ce qui veut 

dire que devant les mêmes situations, la 

façon de penser, parler, agir, aura changé 

définitivement ; pourtant, ces situations 

réapparaîtront, généralement à des moments 

où ne nous y attendrons pas, et nous aurons 

parfois l’impression de ne pas avoir avancé 

car les émotions anciennes réapparaîtront 

en même temps, parfois encore plus fortes ; 

tout simplement parce que notre ego aura 

réussi à générer tout cela en nous à un 



 180 

moment inattendu ; l’occasion de prendre 

conscience de nos acquis ; le nouveau 

comportement, même s’il met alors un peu 

plus de temps que nous le voudrions, sous 

l’effet de surprise, se mettra 

automatiquement en place. Ces avancées se 

font par palier, parfois de petits paliers, 

parfois de plus grands ; dans cette lutte avec 

notre ego pour en acquérir sa maîtrise, nous 

avançons progressivement ; et ces paliers 

peuvent donner l’impression qu’il y a 

comme des étapes ; cependant, la pleine 

conscience nous fait nous rendre compte 

qu’elle est la réelle première étape, que tout 

commence réellement là, que tout ce que 

nous avons vécu auparavant dans la 

démarche n’était qu’une préparation ; et 

comme ce sera la seule, finalement il n’y en 

a pas. 

 

X : Pour en revenir à ce que je rapportais 

d’Eckart Tolle, il ajoutait « … et alors vous 

ne serez que celui qui un jour a fait une 

grande expérience… » 

 

SM : Oui, en effet, cela m’avait questionné, 

à l’époque, à propos de cette « grande 

expérience » que je relatais tout à l’heure, 



 181 

faite en 1997 et à laquelle je n’ai longtemps 

rien compris. Mais en fait, Eckart Tolle a 

raison lorsqu’il ajoute cela à propos de celui 

qui continue à mener sa pseudo-spiritualité 

avec son ego ; son ego ne fait qu’essayer de 

donner de lui l’image de quelqu’un de 

merveilleux qui un jour a fait une grande 

expérience qui ne lui sert qu’à se mettre en 

avant ou sur un piédestal. La nuance peut 

paraître subtile mais au fond elle est 

essentielle. Si cette grande expérience vous 

a appris à ce moment-là que la vie telle que 

vous la meniez n’était peut-être pas la plus 

exacte et si ensuite elle vous a permis de lui 

donner une nouvelle direction beaucoup 

plus juste pour vous et plus en accord avec 

le courant naturel de la vie, et si vous avez 

entamé une vraie démarche d’humilité, 

cette grande expérience devient alors un 

point de référence, ce sur quoi vous pouvez 

vous appuyer dans les moments de grands 

doutes et ce que vous pouvez montrer à 

d’autres pour les inciter éventuellement à 

aller en faire l’expérience par eux-mêmes. 

 

X : Et cette expérience, aujourd’hui, 

comment elle vous parle ? 

 



 182 

SM : Récemment, quelqu’un m’en disait 

« … mais c’est parce que c’était un grand 

amour… alors dans un beau paysage ça fait 

ça… ». J’ai cru m’être mal exprimé ; mais 

en fait, tant que l’on n’a pas vécu cette 

expérience, il est probablement impossible 

de comprendre ce que c’est ; c’est un 

ressenti tellement peu ordinaire ; d’ailleurs 

j’ai beaucoup de difficulté à mettre des 

mots dessus. 

Bien sûr que la qualité d’amour que j’avais 

avec ma compagne, qui était présente ce 

jour-là, m’a préparé à vivre cet instant ; 

mais j’ai connu d’autres personnes ayant 

fait une expérience similaire dans des 

circonstances très différentes. 

C’est l’expérience de l’infini par un ressenti 

de tout son corps, par tout le corps 

énergétique qui est alors vécu comme 

indifférencié de tout le reste de l’univers en 

même temps que la conscience est toujours 

ressentie comme distincte, singulière. Nous 

sommes chacun unique et en même temps 

faisant partie du Tout, relié au Tout. Avec 

en plus, la sensation de sérénité et de 

puissance tranquille. Voila quelques mots 

pour tenter de donner une approche de ce 

qu’est cette expérience. 



 183 

Vivre utile 
 

 

 

X : Dans « Vivre Utile », vous dîtes que ce 

livre n’est pas un exposé de ce qu’est la vie, 

la mort, l’être humain… et en même temps 

certains passages en sont clairement un. 

 

SM : Certains passages sont effectivement 

des bribes d’exposés apparemment 

théoriques, comme des repères jalonnant le 

récit. Cela me fait penser à ces moments, 

dans la quête, où l’on franchit une sorte de 

palier. A ces moments nous semblons 

côtoyer la folie car des pans entiers de notre 

monde ordinaire s’effondrent d’un seul 

coup en nous. C’est très déstabilisant les 

premières fois ; et puis on s’habitue à ces 

effondrements, aux peurs qui surviennent 

alors. Et ce qu’il reste tout de suite après 

c’est la compréhension claire qui vient 

d’apparaître, cette bribe de vérité survenue 

comme une évidence. Une pièce du puzzle, 

en quelque sorte. Les pièces s’amoncellent 

au fil du temps ; et ce n’est qu’à la venue de 

la pleine conscience, lorsque toutes ces 

pièces se mettent en place de façon 



 184 

cohérente, grâce à l’apparition simultanée 

des pièces manquantes, que tout devient 

clair. Le doute qui avait été omniprésent 

durant des années et des années n’existe 

plus. 

C’est ce tout que je n’expose pas tel quel 

dans le livre ; juste quelques bribes, Et tous 

les autres passages qui semblent tomber 

comme des cheveux sur la soupe sont des 

sortes de liens de transition qui ont diverses 

fonctions. Certains présentent simplement 

des faits de la vie ordinaire, quelques 

exemples destinés à soulever du 

questionnement en soi. D’autres ne sont que 

des sortes de demi-vérités ; bien qu’il 

n’existe pas de demi-verité dans l’absolu ; il 

y a vérité ou non ; cependant, dans le 

monde du relatif, elles apparaissent comme 

des vérités ; et comme je le précise dans le 

préambule du livre, à l’origine je destinais 

celui-ci à tous ces milliers de gens 

rencontrés intimement – c'est-à-dire d’âme 

à âme – durant tant d’années et dont je 

voyais bien que malgré la justesse de leur 

intention de départ ils s’étaient laissés 

perdre par l’ego sur des voies de garage. 

 



 185 

X : Vous voulez dire qu’ils étaient 

persuadés d’être toujours dans leur quête 

spirituelle. 

 

SM : Oui, persuadés par l’ego. Et comme 

d’une certaine manière ils étaient en 

mouvement, cela leur donnait l’illusion 

d’avancer. Mais ils avançaient en rond, 

convaincus que les pseudo-savoirs 

engrangés étaient leurs planches de salut. 

 

X : Alors que ce n’était que des barreaux 

supplémentaires de leur prison ? 

 

SM : Exactement. Je prends notamment 

l’exemple de la numérologie dès le début 

du livre. M’adressant à des gens persuadés 

de se trouver eux-mêmes grâce à elle, je ne 

peux pas les aborder de front, ce qui ne 

ferait que provoquer l’ego en eux. Pourtant 

j’ai passé toutes ces années à les fréquenter 

en ne faisant quasiment qu’une seule 

chose : provoquer l’ego en eux ; ceci 

n’avait qu’un but, leur donner ainsi une 

opportunité de le voir, l’entrevoir, 

l’apercevoir  fonctionner en eux, au moins 

au moment où il se manifeste de façon 

flagrante, lors d’une provocation. Même si 



 186 

je sais d’expérience que la probabilité de 

réussite est infime. 

 

X : Ce qui est en contradiction avec ce que 

vous disiez juste avant… 

 

SM : En apparence seulement. Lors d’une 

rencontre « physique » avec l’autre, la 

provocation est gérable ; il est toujours 

possible de voir la réaction, l’enchaînement 

des réactions, apporter des éclairages aux 

moments opportuns… Autant de choses 

impossibles avec un lecteur. 

 

X : Et pour en revenir à la numérologie. 

 

SM : Eh bien s’agissant de communiquer 

par le langage verbal, je me suis contenté 

d’essayer de faire élaguer en eux tout ce qui 

est excessivement égotique dans la 

numérologie pour ne leur laisser  

temporairement que ces sortes de demi-

vérités qui peuvent un peu, un temps, servir 

de béquilles dans le monde du relatif. 

 

X : Vous avez d’autres exemples ? 

 



 187 

SM : J’ai fait de même dans d’autres 

passages. Le but étant donc de ne pas trop 

heurter le lecteur tout en le laissant 

découvrir par lui-même. Car ce livre ne 

peut pas être un enseignement de la vérité 

puisque cette vérité lorsqu’elle reste à l’état 

intellectuel n’a aucun pouvoir de 

transformation. Il ne peut être qu’une 

incitation, pour l’autre, à aller y voir par lui-

même puisque c’est la démarche de trouver 

la vérité qui transforme. 

 

X : La vérité ne transforme pas ? 

 

SM : Elle est en quelque sorte le nouveau 

paysage devant l’esprit de l’être humain ; 

mais un paysage qui avait toujours été là ; il 

suffisait d’arriver à le voir. Et c’est cette 

démarche d’arriver à le voir qui transforme 

peu à peu la personne. Je dis peu à peu car 

dans le monde du relatif c’est l’impression 

que cela donne ;  mais la démarche n’est 

qu’une sorte de travail préparatoire. Car ce 

n’est que lorsque le paysage est entièrement 

vu, de façon claire, cohérente, que la 

transformation est totalement opérante. On 

ne sait pas trop  vraiment, précisément, 



 188 

comment c’est arrivé ; on sait juste qu’elle 

est là. 



 189 

Le secret 
 

 

 

X : Lorsque vous finissez par parler très 

concrètement de l’ego, vous précisez qu’il 

vaudrait mieux dire les egos, des êtres 

vivants invisibles. Vraiment ? 

 

SM : Ah, j’attendais la grande question 

piège ! Difficile d’y échapper tant cela défie 

l’entendement. Je comprends que beaucoup 

puissent se dire que cela ressemble trop à de 

nombreux films de science fiction. Cela n’a 

pas l’air crédible ; c’est pourquoi j’ai 

longtemps hésité à en parler. C’est 

exactement ce en quoi il ne faut surtout pas 

croire mais le découvrir par soi-même. 

 

X : Ce sont des extra-terrestres ? 

 

SM : Pas du tout. Ou alors autant que nous. 

Vous me faites penser à ces scientifiques, 

pseudo-scientifiques, et tous ceux qui les 

suivent, qui cherchent une vie extra-

terrestre, de la vie ailleurs que sur cette 

planète, des exoplanètes. Quel gaspillage 

d’argent ! Quel gaspillage d’énergie ! Il n’y 



 190 

a rien d’extra-terrestre puisque cette planète 

et tout ce qui semble être autour ne sont 

finalement que des illusions. Il n’y a pas 

d’espace, ni même d’espace-temps. 

 

X : Pourtant dans le monde de l’ego, le 

monde matériel, ce sont bien des réalités. 

 

SM : Justement. Parce qu’il s’agit du 

monde de l’ego, ce sont ses créations 

illusoires. 

 

X : Alors, cela voudrait dire que l’ego, les 

egos sont des êtres réels, du réel, au-dessus 

ou au-delà des êtres humains qui sont leur 

création. 

 

SM : Vous raisonnez et du coup vous 

déraisonnez. Vous oubliez de voir ; et de 

percevoir la globalité. Les egos sont des 

êtres réels, comme nous ; ce qui est réel en 

nous, et en eux, c’est la conscience. Ce qui 

n’est pas réel en nous, ce qu’ils ont créé en 

nous, c’est l’esprit rationnel avec 

notamment toutes ses croyances dont celle 

de notre existence physique, matérielle, et 

l’existence du monde matériel. Lorsque 

nous pouvons être totalement déconnecté de 



 191 

l’emprise de l’ego, ces existences n’en sont 

plus réellement. 

 

X : Et qu’est ce qui n’est pas réel en eux ? 

 

SM : Leur forme ; même si elle est 

inorganique, contrairement à la nôtre, et 

invisible à nos yeux. Encore que notre 

perception lorsque notre conscience peut se 

décrocher de sa fixation égotique peut peut-

être permettre parfois de les voir ou 

entrevoir en donnant l’impression d’une 

vision des yeux. 

 

X : Vous avez un doute à ce propos ? 

 

SM : Parce que je n’ai pas fait cette 

expérience visuelle. La pleine conscience 

permet de voir mais il ne s’agit pas de 

vision ordinaire ; il s’agit du voir tel qu’en 

parle, par exemple, Castaneda. Ce qui serait 

appelé familièrement intuition, ou sixième 

sens peut-être. Mais là les mots deviennent 

trop limités pour exprimer clairement, 

précisément, ce qu’est le voir. 

 

X : Alors si c’est leur forme qui n’est pas 

du réel, peut-on dire qu’ils sont eux-mêmes 



 192 

créés illusoirement par une instance 

supérieure ? 

 

SM : Voilà aussi pourquoi votre sujet de 

départ est une sorte de question piège. Non 

seulement parce que, ici, les mots 

deviennent trop vides pour parler de tout 

cela mais surtout parce que nous n’avons 

pas à forcer notre conscience à vouloir 

trouver des savoirs concernant autre chose 

que nous-même. Le risque de perdition est 

immédiat ; l’ego récupère notre recherche 

pour nous faire tomber dans des croyances. 

Quant à l’instance supérieure, si elle doit 

être étiquetée ainsi, c’est l’Infini qui est la 

source de la vie, c'est-à-dire de l’énergie et 

de la conscience. De toute façon, notre 

conscience ne peut être forcée car même 

pleine, totalement ouverte, elle ne nous 

donne que la connaissance qui nous 

concerne en tant qu’être humain. 

 

X : Pourtant vous parlez aussi des végétaux, 

des minéraux, des egos, de l’Infini… 

 

SM : Uniquement en ce que ces 

consciences impactent celle de l’être 

humain et réciproquement. Je ne sais plus si 



 193 

je vous ai déjà fait part de cette image qui 

vaut ce qu’elle vaut, avec ses limites, mais 

qui peut parler à l’entendement humain : 

vous vous souvenez peut-être des cadrans 

des anciens postes de radio gradués, en FM, 

environ de 98 à 107 Mhz et sur lequel nous 

faisions avancer ou reculer un curseur pour 

trouver la station recherchée. Alors 

imaginons très hypothétiquement que la 

pleine conscience des minéraux recouvre la 

bande 96 à 98 de la conscience globale de 

l’Infini, les végétaux 97 à 100, les animaux 

106 à 108 et les êtres humains 101 à 107 ; 

la bande de l’Infini allant de 0… à l’infini. 

Encore une fois, ce n’est qu’une image pour 

donner une petite idée du fonctionnement. 

Eh bien, en tant qu’être humain, contentez-

vous d’ouvrir votre conscience sur la 

totalité de la bande 101 à 107. 

 

X : Et celle de l’ego, dans votre exemple ? 

 

SM : Vous voyez qu’il s’arrange toujours 

pour essayer de ne pas vous contenter de 

votre 101 à 107 ! Votre pleine conscience 

ne vous apportera pas ce savoir puisqu’il ne 

vous concerne pas. La seule chose qui 

concerne l’être humain à ce sujet, c’est que 



 194 

l’ego a fixé la conscience de l’être humain 

sur un point, par exemple la fréquence 106, 

point fixe de la conscience ordinaire qui 

nous maintient dans le rationnel et les 

croyances illusoires, et qui nous garde aussi 

très animal. 

De là à imaginer que la bande consciente de 

l’ego n’est que le point 106, puisque notre 

esprit ordinaire n’est autre que son propre 

esprit implanté en nous, cela semble une 

forte probabilité ; pourtant ce n’est que 

déduction et hypothèse ; et surtout cela ne 

nous concerne pas. 

 

X : Nous n’aurions donc pas de connexion 

de conscience avec les végétaux et les 

minéraux ? 

 

SM : Votre question révèle une des limites 

de mon exemple car nous sommes 

certainement nombreux à avoir déjà vécu 

des connexions avec des végétaux et pas 

seulement avec des arbres ; et aussi avec les 

vibrations de certains minéraux. L’image 

que je vous donnais ici avait juste pour but 

de vous faire un peu prendre conscience de 

la co-existence de « bandes de fréquence » 

de conscience très diverses, de notre 



 195 

petitesse dans l’Infini et de la nécessité d’y 

rester à notre place. 

 

X : De la retrouver, déjà. 

 

SM : Exactement. 

 

X : Et comment les egos fonctionnent-ils en 

nous ? 

 

SM : En connectant leur esprit au nôtre de 

la façon la plus impactante possible. Et en 

limitant notre esprit au mental, nous 

devenons eux. 

 

X : Il y a un ego pour chaque être humain ? 

 

SM : Là encore, la Connaissance nous dit 

très peu à ce sujet. Le fonctionnement de 

base est effectivement que chacun de nous 

est principalement impacté par un ego ; 

mais comme ils sont bien moins nombreux 

que tous les êtres vivants qu’ils ont créés 

(mis en forme serait une expression plus 

exacte), et n’oubliez pas tous les autres 

êtres autres que les humains, vous pouvez 

en faire une déduction vous-même. De plus, 

vous aurez peut-être observé que nous 



 196 

sommes ponctuellement influencés par 

d’autres egos, ce qui nous donne une 

personnalité parfois très contrastée. 

Nous entendons souvent parler de cycles, 

cycles de vie, terminer un cycle, revivre un 

cycle etc… Le principe même du cycle 

vient non pas du fonctionnement de l’Infini 

qui est une sorte d’écoulement permanent 

en soi, du moins lorsque nous parvenons à 

le laisser nous traverser, mais bien du 

fonctionnement de l’ego, de cette 

communauté qui, moins nombreuse, fait 

qu’un ego n’est pas toujours présent en 

nous. Ce qui explique aussi certaines 

expressions courantes comme « je suis dans 

une bonne passe en ce moment » ou « je 

suis dans une mauvais passe en ce 

moment », « un malheur n’arrive jamais 

seul » etc… Le pire étant que l’absence 

temporaire d’un ego en nous ne signifie pas 

que nous vivions libre, l’Infini nous 

emplissant de toute sa beauté, puisque nous 

sommes tellement conditionnés dans le 

mental que nous continuons à nous 

comporter comme un robot programmé par 

l’ego ; nous pouvons juste avoir la 

sensation d’être relativement léger à 

certains moments et à d’autres moments de 



 197 

crouler sous une pesanteur où toutes les 

pires choses semblent nous tomber dessus. 

Reste que le fait qu’il nous arrive de bonnes 

choses – apparemment bonnes - ne révèle 

pas forcément l’absence de l’ego puisque 

c’est aussi dans sa stratégie de faire 

survenir ce genre de pièges dans notre vie. 



 198 

La faille 
 

 

 

X : Qu’est ce qui caractérise le plus l’ego ? 

 

SM : C’est ce qui se manifeste primalement 

de l’ego en l’être humain. On pourrait 

croire que c’est la violence, l’esprit 

belliqueux ou sournois etc… mais non, 

c’est la stupidité. 

 

X : C’est peut-être la dernière chose que 

j’aurais dite de l’ego. 

 

SM : Pourtant, observez comment vivent 

les gens. Leur mode de vie est stupide, leurs 

comportements sont globalement stupides. 

Castaneda en parlait  très bien, 

principalement à propos de cette façon que 

l’être humain a de vivre comme s’il était 

immortel. Mais en observant dans le détail 

comment se comporte l’être humain, c'est-

à-dire l’ego à travers l’être humain, vous 

voyez que quasiment tout ce qu’il pense, dit 

ou fait est stupide. 

 

X : Quoi par exemple ? 



 199 

 

SM : Vous avez vraiment besoin 

d’exemples ? Lorsque je vous dis que 

quasiment tout est stupide, c’est plutôt sur 

le quasiment que vous pourriez avoir une 

interrogation. Car il arrive parfois, si 

rarement, à de trop rares personnes, de 

penser, dire ou faire, un bref instant, 

quelque chose qui n’est pas manipulé par 

l’ego, c'est-à-dire une expression de l’Infini. 

Et je n’en connais qu’une qui soit cela, c’est 

l’intention de l’Intention, l’intention de se 

libérer du monde de l’ego pour revenir au 

réel, fusionner de nouveau avec l’Infini ; 

ordinairement on appellerait cela une sorte 

d’appel de l’âme, avec un aspect crucial : 

une détermination indéfectible. Indéfectible 

ne veut pas dire ne jamais se tromper, ne 

jamais tomber ; on se relève toujours et on 

finit toujours par trouver, c’est à dire 

trouver la Connaissance, la pleine 

conscience. 

 

X : C’est seulement en cela que l’être 

humain peut ne pas être stupide ? 

 

SM : Oui. Mais si vous avez besoin d’une 

sorte d’encouragement, dans un élan 



 200 

compassionnel, à réhabiliter l’humanité, 

vous pouvez élargir à d’autres instants trop 

brefs et trop rares où l’être humain semble 

se comporter en dehors de tout ego. Cela dit 

je rappelle que la compassion est une 

création de l’ego et que la question n’est 

pas de réhabiliter ou non l’humanité. 

 

X : Alors c’est quoi la question ? 

 

SM : En l’occurrence, c’est seulement 

d’observer de façon neutre comment 

fonctionne l’être humain et d’en prendre 

pleinement conscience. Il n’y a pas à porter 

de jugement et la réhabilitation suppose 

qu’il y en ait eu un. 

 

X : Et la compassion, c’est mal ? 

 

SM : Là encore il n’y a pas de jugement 

bien/mal à porter. Juste à prendre 

conscience que la compassion est une 

notion créée par l’ego pour piéger l’être 

humain dans des relations fausses qui vont 

générer de l’excès émotionnel, des 

croyances erronées, de potentielles 

violences, des souffrances… et le détourner 



 201 

de son unique intention valable, retrouver 

l’Infini. 

 

X : Et ces trop rares autres moments sans 

ego ? 

 

SM : Trop brefs, surtout. Car il s’agit là 

d’un fonctionnement basique de l’ego qui 

montre à la fois sa puissance et sa stupidité. 

 

X : Mais quels sont-ils ? 

 

SM : Je vois combien vous sur-nourrissez 

l’espoir de vous sauver la face en croyant 

que vous êtes de ceux qui vivent ces 

instants. Alors je vais attiser encore un peu 

plus votre impatience en précisant plusieurs 

choses. Tout d’abord, contrairement à cette 

idée préconçue et trop répandue, l’espoir 

aussi est un piège. Alors évitez de le 

générer, de le nourrir, de vous y accrocher ; 

quel qu’en soit l’objet. Ensuite, observez en 

vous cet objet particulier d’espoir qu’est le 

besoin, supposé, de se sauver la face ; vous 

essayez de sauver une image de vous ; alors 

que la seule chose que vous ayez à sauver, 

c’est votre âme ; plus exactement sauver 

votre conscience et plus précisément ouvrir 



 202 

votre conscience ; mais surtout pas défendre 

une image de vous, une apparence. 

 

X : Puis-je malgré tout tenter de connaître 

ces instants qui semblent sans stupidité ? 

 

SM : C’est réellement sans stupidité dans ce 

trop bref instant qui précède l’intervention 

de l’ego consistant à récupérer le contenu 

vrai pour en faire quelque chose d’égotique. 

C’est par exemple et principalement ces 

instants où un être humain ressent de 

l’amour véritable ; je devrais dire perçoit de 

l’amour véritable tant l’expression ordinaire 

ressentir de l’amour est galvaudée, erronée. 

Et il ne s’agit pas forcément d’un ressenti 

d’amour véritable envers une autre 

personne. 

 

X : Envers Dieu, par exemple ? 

 

SM : Tout. N’importe quoi. Peu importe 

l’objet. C’est même l’objet en question qui 

permet à l’ego de récupérer l’amour infini 

pour en faire quelque chose à problèmes. La 

plus sûre probabilité que cet instant puisse 

être soustrait autant que possible à l’ego est 

que ce ressenti, cette perception, n’ait pas 



 203 

d’objet ; mais la plupart des êtres humains 

sont si faibles et l’ego si puissant, en ceci 

qu’il lui est très aisé de manipuler notre 

esprit... C’est pourquoi il est plus juste de 

dire qu’en ces instants l’être humain semble 

se comporter sans stupidité ; dans le 

processus global, la récupération plus ou 

moins rapide par l’ego de ces instants 

d’Infini fait que l’être humain finit par 

penser, parler ou agir de façon stupide. 

 

X : Cependant, vous disiez tout à l’heure 

que dans ces moments l’ego montre aussi sa 

stupidité. 

 

SM : Oui, et c’est là que cela devient 

intéressant pour celui qui veut vraiment se 

libérer. Car l’esprit de l’ego est ce que l’on 

appelle ordinairement rationnel. Et 

évidemment c’est ainsi qu’il nous 

conditionne, comme des êtres rationnels 

puisqu’il ne fait que transplanter son esprit 

dans le nôtre. Et même si la rationalité peut 

sembler bien pratique dans le monde 

matériel,  qui dit rationnel dit étroitesse et 

rigidité d’esprit. Et c’est là la faille de l’ego. 

 

X : Une vraie faille ? 



 204 

 

SM : Pas de celles qui permettraient de se 

libérer totalement et définitivement. Il est 

malgré tout trop puissant pour des êtres 

aussi conditionnés à son emprise. Seule la 

mort apporte cela et à condition d’être dans 

la pleine conscience. 

 

X : Alors en quoi est ce une faille ? 

 

SM : Un moyen de se détacher ou 

seulement s’éloigner de lui, même un court 

instant. Un moyen d’atténuer les impacts de 

son emprise. Ce qui est d’autant plus utile 

lorsque, dans la pleine conscience, nous 

sommes encore sujets à ses soubresauts. 

 

X : Et comment ? 

 

SM : Le plus souvent sans le savoir ou sans 

savoir vraiment pourquoi ni comment, la 

plupart des gens utilisent des moyens très 

divers pour échapper à l’ego, aux pressions 

de l’ego, aux souffrances et mal-être que 

génèrent ces pressions. Au sujet des 

pressions de l’ego, je fais un aparté sur le 

fait que la dépression est toujours mal 

vécue parce que vue comme une faiblesse ; 



 205 

cette idée de dépression comme une tare est 

largement véhiculée ; vous aurez observé 

qu’il y a là un jugement, donc une pensée 

de l’ego qui nous conditionne dans cette 

croyance pour se protéger lui-même. Je ne 

reviendrai pas dans le détail du processus 

égotique où l’ego a besoin de créer ces 

pressions en nous afin de capter notre 

énergie. Si la dépression survient en nous 

c’est que nous nous sommes autorisés, 

consciemment ou non, à nous défaire 

temporairement d’un trop-plein de pression. 

Aussi, contrairement à l’idée reçue, la 

dépression est une force, un processus qu’il 

est bon d’accepter et de vivre comme un 

bienfait plutôt que le subir. 

 

X : Et ces moyens d’échapper à l’ego ? 

 

SM : Vous voulez dire, autres que 

l’ouverture de conscience, ceux que la 

plupart des êtres humains utilisent comme 

échappatoires. Vous les connaissez. Le 

recours à l’alcool ou aux drogues ; le 

blindage, se blinder comme disent souvent 

les gens, se faire une carapace ; le sexe 

défouloir ; jouer à fond le jeu de l’ego tel 

que celui du pouvoir etc… Et personne ne 



 206 

se rend compte ou ne veut se rendre compte 

que toutes ces apparentes solutions sont 

finalement autodestructrices ; c’est la 

politique du court terme ; et comme tout 

ceci fonctionne temporairement, plus ou 

moins... Mais c’est un leurre puisque c’est 

dans le fonctionnement même de l’ego de 

laisser croire à l’être humain que ce dernier 

est libre et fort ; et puis l’ego ne peut pas 

(trop) scier les branches sur lesquelles il est 

assis. Le pire moyen octroyé par l’ego est 

peut-être l’idée du bonheur, l’espoir du 

bonheur ; alors que le bonheur est une 

illusion ; comme je le disais tout à l’heure, 

c’est dans sa stratégie : l’ego laisse à 

chacun d’entre nous, à certains moments, 

l’occasion de vivre des évènements 

apparemment heureux, une rencontre 

amoureuse, un gain d’argent, un moment de 

gloire… Le plaisir émotionnel, la 

satisfaction égotique, les fantasmes associés 

à ces évènements nous confortent dans la 

croyance du bonheur, dans l’espoir de le 

retrouver lorsqu’il a disparu. Car il disparaît 

toujours. La désillusion est grande. Et si 

seulement cela était réellement une 

désillusion, c’est  que la conscience 

commencerait à s’ouvrir. Or, les gens 



 207 

préfèrent sombrer dans le désespoir ou 

l’espérance, dans le « je veux que ça 

redevienne comme avant ». 

 

X : Alors, cette faille de l’ego, comment 

s’en servir ? 

 

SM : En jouant le jeu de la stupidité mais 

en toute conscience. C’est prendre l’ego à 

son propre piège. Je vais vous dire une 

façon dont je joue ce jeu encore 

aujourd’hui, surtout pour échapper aux 

impacts des manifestations de l’ego à 

travers les autres. Je joue le stupide, 

littéralement. Bien sûr ça demande de la 

subtilité dans le jeu ainsi que de s’adapter 

aux personnes et aux circonstances. Peu 

importe le jugement que ces personnes 

portent alors sur moi ; peu importe l’image 

de moi que je leur laisse, d’autant que le 

moi, l’image, les apparences, c’est 

justement ce dont je cherche à me défaire. Il 

est toujours préférable de paraître un peu 

stupide  pour éviter des problèmes, des 

conflits, pour gagner en paix intérieure. 

Cela fonctionne très souvent car la plupart 

des gens sont prêts à penser que vous êtes 

stupide, ça les conforte dans leur besoin de 



 208 

supériorité. Dit autrement, l’ego en eux est 

sinon aveuglé par sa toute-puissance, du 

moins contraint par les œillères de sa 

rationalité, et la plupart du temps il ne peut 

voir votre jeu. Je précise que cela n’est en 

rien une arrogance ou un manque de respect 

envers l’autre ; c’est juste la conscience du 

jeu de l’ego en l’autre, du risque potentiel et 

du moyen d’y échapper. 



 209 

La démarche 
 

 

 

X : Vous parlez souvent de la démarche 

mais en quoi est ce différent de ce que vous 

disiez de la quête spirituelle ? 

 

SM : C’est la même chose, bien sûr. Si vous 

tenez absolument à y voir une différence, 

vous pouvez vous dire que la quête 

spirituelle est l’intention, ce qui vous porte 

à avancer vers vos retrouvailles, et la 

démarche est l’ensemble des moyens que 

vous allez utiliser pour y parvenir. Mais 

c’est un tout, la même chose. 

 

X : Et ça commence comment ? 

 

SM : Par le premier balbutiement de 

l’intention qui commence à vous faire 

marcher vers vous-même. Il est difficile de 

dire quand cela a lieu exactement car votre 

âme vous intentionne depuis toujours mais 

avec le recul vous sentez le moment où 

quelque chose a viré en vous. C’est 

généralement ce moment où vous ressentez 

avec force que quelque chose ne tourne pas 



 210 

rond dans votre vie ET que c’est cette 

même chose qui fait que ça ne tourne pas 

rond dans ce monde ET que vous posez 

alors un acte fort qui crée un schisme dans 

votre conscience ordinaire. Cet acte est 

généralement assez ordinaire, je veux dire 

de l’ordre de la vie ordinaire, sans aspect 

mystique, voire même relativement banal 

dans le monde ordinaire, comme une 

séparation, un divorce, par exemple. Sauf 

qu’avec le recul – car il peut se passer 

ensuite plusieurs années avant que vous ne 

commenciez concrètement ce qui est 

souvent appelé un travail sur soi – vous 

vous rendez compte que cela a été la prise 

de conscience primordiale. D’autant que, 

pour reprendre mon exemple, tout divorce 

n’amène pas à une remise en question totale 

de soi. 

 

X : Et ce travail sur soi non plus ? 

 

SM : Seulement s’il est mené au bout. Il 

peut prendre de nombreuses formes et, 

même, il est la plupart du temps 

multiformes tout au long de la démarche si 

notre intention est réelle et sincère car nous 

avons besoin de faire de nombreuses 



 211 

expériences pour éclaircir le chemin, voir 

ce qui est vrai et ce qui est faux, c'est-à-

dire, en fait, laisser entrer l’Infini pour 

percevoir des bribes de vérité. 

 

X : Ces bribes de vérité, comment sont elles 

perçues comme étant vérité ? 

 

SM : C’est un long apprentissage pour faire 

la distinction certaine entre la voix de 

l’Infini et les voix de l’ego. Les bribes de 

vérité arrivent comme des flashs et, surtout, 

sont perçues comme des évidences. C’est 

une connaissance immédiate, sans 

raisonnement, et vue comme si elle avait 

toujours été là. 

 

X : Et quelles sont toutes ces formes à 

expérimenter ? 

 

SM : D’une part, nous n’allons pas en faire 

une liste exhaustive impossible à réaliser ; 

lorsque notre intention est réelle, elles se 

présentent à nous sans avoir à les chercher. 

D’autre part, il ne s’agit pas d’expérimenter 

toutes les formes possibles ; d’ailleurs, au 

fil du temps, vous vous rendez compte 



 212 

qu’un tri se fait et qu’à un moment il faut 

lâcher toutes ces béquilles. 

 

X : Des exemples ? 

 

SM : Eh bien, comme au début nous 

sommes encore très ancrés dans la 

conscience ordinaire, ça commence souvent 

par une pratique qui va opérer un premier 

gros nettoyage en soi. Par exemple, une 

psychanalyse. Je veux dire une vraie ; pas 

dans le sens « sur le divan » mais une qui 

sait prendre le temps, suffisamment longue 

et intense pour que la conscience ordinaire 

finisse par être déstabilisée et que le 

nettoyage du passé soit suffisamment 

entamé. Et puis il faut avoir rencontré un 

vrai psy, pas dans le sens grande notoriété 

et très médiatisé ; au contraire, ce sera 

généralement quelqu’un de relativement 

anonyme et d’une exceptionnelle humanité. 

 

X : J’imagine que le nettoyage du passé 

dont vous parlez n’est pas exactement celui 

d’une psychanalyse classique. 

 

SM : Oui et non. La pratique reste 

classique, au moins les premières années, 



 213 

mais il se passe quelque chose au-delà de la 

simple remontée à la conscience des 

souvenirs névrotiquement enfouis ; même si 

la corporation psy est choquée par cette 

formule apparemment lapidaire. Car ceci ne 

nous apparaît que bien plus tard, au 

moment où nous prenons conscience que la 

psychanalyse, qui est la pratique ordinaire 

la moins superficielle, reste cependant 

relativement en superficie des réalités 

ordinaires, trop en dehors de la conscience 

du réel. Et pourtant une pratique 

psychanalytique, avec un « vrai psy », 

lorsqu’elle est menée par l’intention, même 

si vous n’avez pas encore conscience que 

c’est le cas, opère un nettoyage du passé 

identique à ce que Castaneda appelait la 

récapitulation. 

 

X : C'est-à-dire ? 

 

SM : Je vous laisserai aller voir par vous-

même les détails dans ce que nous a laissé 

Castaneda à ce sujet. Je me contenterai ici 

de vous dire que la pratique 

psychanalytique peut être ce même 

nettoyage de tout l’émotionnel de notre 

passé, cet allègement complet de notre 



 214 

histoire personnelle, du moins en être un 

véritable début. Un début, d’une part parce 

que nous nous rendons compte avec le 

temps qu’il est souvent nécessaire de 

revenir sur du  même passé où subsiste 

encore des traces, d’autre part parce que 

notre présent perpétuel nous crée sans cesse 

du passé nouveau où il y aura des choses à 

nettoyer. 

 

X : Il appelait cela la récapitulation ? 

 

SM : Je comprends votre insistance. Au 

risque de  le trahir – et c’est pourquoi je 

vous incite à aller directement aux 

témoignages de Castaneda pour en faire 

votre propre expérience – il s’agit de faire 

remonter des évènements trop chargés 

émotionnellement afin de vous en alléger et 

récupérer l’énergie qui y était liée. A ce 

propos, j’ajoute qu’il est toujours préférable 

de ne pas forcer ces remontées. Je repense à 

ces gens affirmant qu’ils avaient fait leur 

récapitulation : ils y avaient passé toute la 

nuit, disaient-ils fièrement ! Alors que c’est 

le travail de toute une vie ; même après la 

pleine conscience, ça continue. Cela me fait 

aussi penser à ces personnes qui disent 



 215 

avoir fait une psychanalyse et, sans insister, 

on se rend compte qu’en fait leur 

psychothérapie n’a duré que six mois à 

raison d’une séance mensuelle… mais elles 

sont persuadées d’avoir fait une 

psychanalyse. 

 

X : Alors comment faire si l’on ne cherche 

pas volontairement à faire remonter ce 

passé ? 

 

SM : Là encore c’est l’intention qui opère 

en nous. Il faut y mettre le moins de volonté 

possible. Je ne reviendrai pas en détail sur 

le fait que l’intention n’est pas la volonté 

même si elle en a les apparences ; tout ce 

qui est volontaire en nous est de l’ordre de 

l’ego. Tout au plus pouvons nous parfois 

mettre en place les conditions pour faire 

remonter le passé, comme revenir sur des 

lieux particuliers. Mais l’effort mental de 

remémoration, le listage chronologique de 

nos souvenirs, ce n’est pas le meilleur 

procédé, loin de là. Surtout lorsque vous 

avez fait évoluer votre mode de vie vers 

plus de solitude, de silence, de moments de 

latence, de torpeur… ce passé va remonter 

convulsivement ; il suffit juste d’être prêt à 



 216 

le recevoir afin de le revivre en toute 

conscience et en laissant se dissoudre toute 

émotion qui y était liée. 

 

X : Juste d’être prêt ?! 

 

SM : La formule vous semble provocante ? 

Pourtant, lorsque vous avez déjà 

suffisamment ouvert votre conscience, vous 

avez aussi suffisamment  transformé en 

vous votre façon de voir les choses, de les 

aborder, et ce processus vous est alors assez 

naturel. J’en profite pour ajouter quelque 

chose : ne vous enfermez pas dans la forme 

que Castaneda préconise pour pratiquer la 

récapitulation ; utilisez la au début si cela 

vous aide à vivre les prémices du 

processus ; mais lâchez tout ce folklore au 

plus vite. Récapituler doit devenir quelque 

chose d’aussi naturel que respirer. De 

même que les adeptes de la méditation sont 

attachés à leur forme de méditation sans se 

rendre compte que c’est ce qui les 

emprisonne ; en fait, méditer réellement est 

comme respirer, c’est quelque chose qui 

s’opère naturellement et quasiment en 

permanence dans votre vie ordinaire. J’ai 

vu tant de gens se perdre dans la forme, les 



 217 

formes, de leur soi-disant méditation, 

parfois même dans des détails ridicules. 

Même la forme la plus basique de 

méditation doit être lâchée à un moment 

pour que méditer devienne réel, un contact 

simple et direct avec l’Infini, en dehors de 

toute conscience volontaire, c'est-à-dire en 

dehors de la conscience ordinaire. 

 

X : Donc, la psychanalyse, c’est le début, 

du moins un début possible. Mais après ? 

 

SM : Eh bien imaginez que dans les 

dernières années de votre psychanalyse, 

vous rencontrez des gens qui pratiquent le 

bouddhisme, un bouddhisme parmi tant 

d’autres, juste au moment où cela 

commence à vous parler ; c’est la transition 

idéale. Dans la démarche globale, c’est la 

première démarche connotée spirituelle ; 

alors vous allez y rester un peu longtemps, 

disons cinq ou six années, le temps de vous 

imprégner de ce que peut être un 

enseignement spirituel, un enseignement 

religieux autre que celui que vous avez peut 

être connu, enfant, si vous avez fréquenté 

les écoles catholiques. Ici, la remise en 

question n’est plus seulement dans la façon 



 218 

de voir votre passé et nettoyer votre histoire 

personnelle ; c’est la façon de voir 

globalement la vie, la mort, l’être humain 

qui commence à être profondément 

bouleversée. 

 

X : C’est la véritable démarche spirituelle ? 

 

SM : Non. La véritable démarche spirituelle 

a déjà commencé depuis des années, sans 

que vous en ayez conscience. Ce n’est que 

la suite de la démarche globale, ici dans le 

vécu d’un enseignement spirituel 

jusqu’alors inconnu dans le détail et, 

surtout, dans la rencontre de celles et ceux 

qui sont, ou disent être, dans la même 

démarche que vous. Et là vous allez de 

découverte en découverte. Vous découvrez 

un enseignement que vous mettez en 

perspective avec ce que les catholiques 

vous avaient raconté, avec ce que la 

psychanalyse vous avait appris et avec ce 

que vous vivez au quotidien à la lumière de 

tout cela. Et c’est sur ce dernier point que se 

révèle le plus grand choc. Car non 

seulement vous vous observez en vous-

même mais vous ne pouvez faire autrement 

que d’observer les autres et 



 219 

particulièrement vos co-disciples ; et vous 

prenez conscience de l’immense fossé qu’il 

y a entre ce qu’ils disent dans leur pratique 

du bouddhisme et ce qu’ils vivent, font 

dans leur vie quotidienne. C’est la première 

fois que vous allez prendre conscience que 

l’immense majorité de ceux qui disent être 

dans une démarche spirituelle n’y sont pas, 

n’y ont jamais fait le moindre réel premier 

pas. Vous allez voir ceux qui viennent y 

chercher une nouvelle famille ou 

simplement ne pas se sentir seul, ceux qui 

ont besoin de donner l’image de sortir de la 

norme, ceux qui en toute bonne foi veulent 

sortir de leur misère mais n’ont pas le 

courage de faire ce qu’il faut pour cela ou 

bien ne se sont pas rendus compte que l’ego 

les avaient très vite détournés de leur 

intention. Je pense par exemple à ces 

personnes qui se tournent vers le 

bouddhisme  par réaction contre 

l’enseignement catholique qu’ils ont mal 

vécu ; ils ne font que remplacer une prison 

par une autre. 

 

X : Et comment vit-on cette prise de 

conscience ? 

 



 220 

SM : Au début, le doute est omniprésent, 

donc on a tendance à penser que l’on se 

trompe, que notre propre pratique n’est pas 

correcte… et puis le doute s’estompe un 

peu devant les faits, devant les réalités, avec 

la conscience qui s’ouvre. Mais c’est 

seulement bien plus tard, lorsque ces 

observations se répéteront dans d’autres 

milieux, avec de très nombreuses autres 

personnes, qu’il deviendra clair que quelque 

chose empêche la démarche spirituelle de se 

faire, empêche l’ouverture de conscience. 

 

X : Et pourtant certains s’en sortent. 

 

SM : C’est excessivement rare. L’ego est 

puissant à distiller le doute et enfoncer le 

clou des croyances dans le carcan de la 

rationalité. Rationaliser l’irrationnel, c’est 

un piège imparable pour qui est faible. La 

force est dans l’intention originelle. Alors 

arrive un moment où l’on sent que cela fait 

déjà trop longtemps que l’on tourne en rond 

dans ce mouvement bouddhiste. De 

nouvelles rencontres se font et là les choses 

s’accélèrent. C’est la découverte de très 

nombreux enseignements et pratiques de 

toutes sortes, comme tout ce qui gravite 



 221 

autour de ce qui est appelé le new age où le 

pire côtoie du vrai. Inutile de lister tout 

ceci, comme la numérologie déjà évoquée, 

ou des choses quasi inconnues si ce n’est 

d’initiés ou encore des écoles hindouistes 

beaucoup plus connues. Peu importe ; 

globalement elles n’ont pas plus ou moins 

de valeur que le bouddhisme préalablement 

pratiqué. Ce qui compte c’est l’ouverture de 

conscience qu’elles peuvent parfois 

favoriser. Vous vous trouvez dans une sorte 

de boulimie de nouveautés, avec un risque 

d’avidité qui vous fait pressentir qu’il 

faudra en lâcher beaucoup, très vite. 

 

X : Et vous les lâchez ? 

 

SM : Dans cette période, finalement assez 

courte sur la longueur totale de la 

démarche, vous vivez des expériences 

intenses, des expansions de conscience, tout 

un tas de choses sortant de l’ordinaire,  tout 

ceci à haute fréquence, et vous ne savez 

qu’en faire. Seule certitude : ces connexions 

avec l’Infini qui sont arrivées plus 

fréquemment qu’autrefois, c'est-à-dire des 

bribes de vérité que vous sentez en rapport 



 222 

avec ce vécu du réel que vous avez eu 

quelques années auparavant. 

 

X : Et ça se termine comme cela ? 

 

SM : D’une certaine manière, oui, il y a 

quelque chose qui se termine là. Car à ce 

stade, en général, survient dans votre vie 

ordinaire un évènement apparemment grave 

qui vient freiner cette course folle. Si on en 

a conscience et que l’on accepte le fait, des 

choses commencent à se mettre en place 

plus clairement dans notre esprit et notre 

vie ordinaire connaît une sorte de pause. 

 

X : Donc vous n’avancez plus. 

 

SM : La pause concerne la vie ordinaire, 

une sortie temporaire du monde du travail 

par exemple. L’ego est désarçonné, aussi 

l’esprit est plus clair. Et là, devant tous les 

possibles à expérimenter, quelques rares 

voies s’ouvrent plus ou moins 

successivement ou parallèlement. L’esprit 

plus clair va faire un meilleur tri. Certaines 

vont être lâchées très vite, d’autres vécues 

plus longuement. Vous sentez que vous 

approchez de ce qui porte le plus la vérité. 



 223 

 

X : Vous approchez de la fin de la 

démarche ? 

 

SM : Vous pouvez même parfois croire 

qu’elle est déjà finie et parfois que vous 

n’arriverez jamais à la fin comme s’il n’y 

avait pas de fin, jamais. Ce qui est 

surprenant, avec le recul, c’est que bien 

plus tard vous voyez qu’à cette période 

vous avez confié vos doutes et votre quête 

entre les mains de personnes alors que vous 

étiez auprès de ces personnes pour leur 

apporter de la lumière car, même sans être 

encore dans la pleine conscience, vous 

aviez déjà la capacité à éclairer certaines de 

ces personnes passant pour des sortes de 

maîtres mais qui en réalité agitaient une 

ombre. 

 

X : Et elle est finie ? 

 

SM : Non ! Vous avez intégré de si 

nombreuses bribes de vérité que vous 

pouvez croire être arrivé. Mais votre âme 

vous fait sentir qu’il y a quelque chose de 

fort à agir dans ce monde, dans votre vie. 

Au début c’est vague et puis vous pensez à 



 224 

cet énigmatique saut dans le vide dont parle 

Castaneda, d’autant que votre vie ordinaire 

devient excessivement oppressante ; vous 

sentez bien qu’il faut provoquer un 

immense changement ; alors vous sautez 

dans le vide. 

 

X : Comment ça ? 

 

SM : Cela peut prendre bien des formes 

selon chacun. Par exemple, vous quittez 

tout, vous vous séparez de tous vos biens, 

vous partez à dix mille kilomètres de chez 

vous, sur un autre continent où l’on ne parle 

pas votre langue, de préférence en 

traversant tout un océan pour bien sentir la 

rupture. 

 

X : Et qu’est ce qu’il se passe ? 

 

SM : Pas ce que vous aviez imaginé avant 

de sauter, même en vous étant préparé à ne 

rien attendre de  particulier. Là encore ce 

sera différent selon chacun, dans la forme. 

Vous pouvez rester sur ce continent et voir 

ce qu’il va vous arriver. Ou bien prendre 

conscience plus ou moins rapidement que 

l’essentiel n’était pas d’être sur ce continent 



 225 

et y faire de nouvelles choses mais de vivre 

pleinement la rupture. Et alors vous pouvez 

revenir sur votre lieu de départ. Là, les 

paysages et les gens n’ont pas vraiment 

changé mais en vous rien n’est plus pareil. 

Alors vous n’allez plus rien vivre de la 

même façon. Déjà vous ressentez le besoin 

de vous éloigner de ceux que vous 

fréquentiez avant ; et puis votre vie 

ordinaire va devenir encore plus 

oppressante qu’avant votre départ, ce qui 

génère du doute en vous ; et pourtant ce 

doute s’évanouit immédiatement. Vous 

savez que vous êtes dans le juste même si 

vous n’êtes pas capable de l’expliquer 

clairement. Malgré tout, le quotidien est de 

plus en plus difficile à vivre ; c’est l’ego qui 

utilise les autres pour vous oppresser au 

maximum mais vous n’avez pas encore 

conscience de toute la subtilité de la 

situation ; et après plusieurs mois, survient 

un énième schisme dans votre vie, une 

pause dans l’ordinaire, sauf que cette fois-

ci, ce sera l’opportunité de la pleine 

conscience. Vous ne savez dater 

précisément sa venue ni comment c’est 

venu mais vous voyez que c’est là. Avec un 

peu de recul, vous vous dîtes que c’est 



 226 

arrivé à telle période, que ça semble s’être 

fait progressivement sur un laps de temps 

plus ou moins court ; mais peut-être que ça 

a été là d’un seul coup et que votre 

conscience ordinaire l’a perçu 

progressivement. En tout cas, c’est là, vous 

voyez tout différemment ; c’est un peu 

familier parce que c’est aussi fait de toutes 

ces bribes de vérité bien connues depuis 

longtemps ; mais il devait manquer des 

pièces dans le puzzle ; lesquelles ? Difficile 

à dire car désormais c’est devenu un tout, 

clair et cohérent. Vous comprenez, vous 

voyez ce qu’est réellement la vie, la mort, 

l’être humain, ce monde, pourquoi et 

comment ça dysfonctionne, comment on 

peut en sortir. Et il fallait faire ce saut dans 

le vide pour permettre cela. 

 

X : Alors, c’est bien là la fin de la démarche 

ou, comme vous le suggériez tout à l’heure, 

il n’y a jamais de fin ? 

 

SM : Non, il n’y a pas de fin si vous vous 

positionnez dans l’absolu puisque seule la 

mort, la mort physique, libère totalement et 

définitivement. Mais la mort physique est 

une libération uniquement pour ceux qui 



 227 

sont dans la pleine conscience. Les autres, 

leur conscience, restent coincés dans le 

monde de l’ego. Cependant, dans le relatif, 

il y a bien une fin à la démarche, c’est la 

pleine conscience. 

 

X : Pourquoi insistez vous sur physique, la 

mort physique ? 

 

SM : Pour deux aspects. D’une part, parce 

que même en pleine conscience vous restez 

prisonnier de votre corps physique, du 

monde matériel. D’autre part, parce que 

beaucoup de gens qui ne sont pas 

physiquement morts sont pourtant déjà 

morts et ils ne le savent pas ; ils ont tant 

laissé l’ego les envahir en permanence que 

leur âme est morte, de façon irrémédiable 

puisqu’ils ne pourront plus entendre sa voix 

qui tentait de les intentionner ; ils sont 

désormais totalement mus par l’ego, la 

seule vie en eux. 

 

X : Donc la pleine conscience est la fin de 

la démarche. 

 

SM : Oui, puisqu’il n’y a alors plus de 

quête, de recherche ; il n’y a plus rien à 



 228 

découvrir du réel, de la Connaissance. La 

pleine conscience apporte toute la vérité. Je 

rappelle qu’il s’agit de la seule vérité qui 

concerne l’être humain quant à sa vraie 

place dans l’Infini. C’est la seule vérité que 

nous ayons à trouver. Rechercher plus de 

connaissance, par exemple sur ce qu’est 

l’Infini dans sa totalité, sur ce qu’est 

précisément la source de vie, même sur ce 

qu’est la vérité d’un végétal ou d’un 

minéral, serait non seulement un gaspillage 

d’énergie mais le risque de se perdre, la 

preuve que c’est l’ego qui dirige votre 

quête. Rechercher toute la vérité sur nous-

même est tout ce qui justifie notre vie et 

cela suffit amplement à y consacrer tout ce 

qu’il nous reste à vivre  - d’autant que notre 

réelle place dans l’Infini, cet état d’être 

unique, est ce que nous appellerions 

paradisiaque dans le monde ordinaire, avec 

une dimension impossible à faire concevoir 

à qui ne l’a pas encore vécu - pour ne pas 

aller en plus chercher ailleurs. 

 

X : Et le temps de la pleine conscience 

avant la mort physique ? 

 



 229 

SM : Il n’y a plus de quête mais il reste à 

vivre ce temps ; et ce qui apparaît alors de 

plus en plus clairement est d’aller vers le 

rien, avec encore du nettoyage du passé ; 

cela peut avoir les apparences de ce que 

nous vivions durant la quête mais, dans la 

pleine conscience, c’est dans un état d’être 

inconcevable pour autrui. 



 230 

Le rien 
 

 

 

X : Dans votre « dernier message » vous 

parlez de vivre le rien, la transparence, 

l’être. C’est quoi précisément ce rien, en 

quoi est ce l’être ? 

 

SM : Première précision pour éviter toute 

confusion, il ne s’agit pas du rien dans 

l’absolu mais dans le monde ordinaire, du 

rien de personnalité égotique. C’est 

exactement la même chose que se vider de 

l’ego, s’en libérer. Aussi tout au long de 

notre démarche nous avons à chercher à 

devenir transparent ; y compris vis-à-vis 

des autres ; nous avons alors de plus en plus 

conscience de devenir très souvent 

transparent à leur égard, ce qui est un peu 

déstabilisant au début car nous avons 

tellement l’habitude de les intéresser ou de 

chercher à les intéresser ; mais c’est signe 

que nous nous détachons de l’ego. A une 

époque, comme quasiment tout ce que nous 

faisons prend forme dans la vie ordinaire 

puisque l’ego cherche toujours à récupérer 

nos intentions d’Infini, j’étais devenu 



 231 

transparent aux cellules photoélectriques 

des portes automatiques ; c’est presque 

anecdotique mais cela vous parle peut-être 

plus facilement ; eh bien c’est la même 

chose, la transparence, plus généralement, 

dans le monde ordinaire. Et cela change 

tout votre relationnel jusqu’à ce que lui 

aussi devienne rien. 

 

X : Et le rapport avec l’être ? 

 

SM : Devenir rien, rien d’ego, c’est 

retrouver sa vraie place dans l’Infini, l’être 

que nous sommes originellement en dehors 

de tout ego. 

 

X : C’est « L’être et le néant » de Sartre ? 

 

SM : C’en est assez loin. Sartre, 

existentialiste, part d’une vraie inspiration 

d’âme par la conscience d’une existence en 

dehors des apparences. Mais comme l’ego 

récupère tout, le discours de Sartre mêle 

quelques bribes de vérité au milieu de trop 

nombreuses choses erronées qui rendent 

son message et ses conclusions globalement 

faux. D’ailleurs, j’en profite pour attirer 

votre attention sur un point qui n’est peut-



 232 

être pas très clair dans ce que je transmets : 

animaux, végétaux, minéraux ont une 

conscience d’eux-mêmes ; ce sont aussi des 

créations de l’ego comme tout le monde 

matériel et l’ego les investit aussi, de façons 

différentes, y compris différentes de la 

façon dont il investit l’être humain. 

Sur un autre exemple relevé chez Sartre : 

une table n’est justement pas réellement 

dans « l’espace, à côté de la fenêtre », si ce 

n’est comme réalité illusoire dans le monde 

matériel créé par l’ego, réalité qui se dissout 

dès que nous ne sommes plus du tout sous 

l’emprise de l’ego ; mais elle est dans la 

conscience, plus précisément dans le 

mental, cette part de notre esprit investie 

par l’ego ; ainsi, notre conscience bloquée 

sur la latitude du mental croit faussement à 

l’existence réelle de la table. 

 

X : Et les bribes de vérité chez Sartre ? 

 

SM : Oui, l’homme est une passion inutile 

puisque la passion est une création de l’ego. 

Et, oui, l’être est soi et non un rapport à 

soi ; sauf que ce n’est pas en dehors de 

toute conscience mais par la pleine 

conscience ; son erreur vient d’une 



 233 

conception de la conscience limitée à la 

conscience ordinaire, celle limitée par 

l’ego. C’est comme pour tout, 

l’intellectualisation nous éloigne toujours 

de notre libération car c’est un processus 

mental où, donc, l’ego manipule tout ce qui 

pourrait être perçu du réel. 

 

X : Justement, dans votre « dernier 

message », vous dîtes que c’est ce qu’il 

reste à vivre après la pleine conscience. 

 

SM : Cela a déjà commencé à être vécu 

bien avant, lorsqu’on a pris conscience du 

besoin de chercher à devenir transparent. 

Cette transparence passe aussi par 

l’anonymat, la recherche de l’anonymat 

complet, du moins autant qu’il l’est 

possible tant que nous avons un pied dans 

la réalité ordinaire. Mais une fois dans la 

pleine conscience, il n’y a plus à chercher la 

vérité, à connaître le réel ; là où il y avait 

profusion de doutes, il n’y a plus 

qu’évidences, un « sans aucun doute ». Il ne 

reste donc plus qu’à s’éloigner toujours 

plus de l’ego des autres et se détacher 

toujours plus de son ego. Donc aller vers le 

rien, sentir venir ce rien, le ressentir dans 



 234 

divers vécus où l’ego nous impactait 

encore. 

 

X : Par exemple ? 

 

SM : Ces vécus vont être différents pour 

chacun de nous. Ce qui va nous être 

commun c’est le besoin d’ermitage, 

s’éloigner des autres pour préserver ce qu’il 

nous reste d’énergie. Notre démarche 

assidue durant toutes ces années a 

largement fait fondre notre capital d’énergie 

matérielle – je dis matérielle même si elle 

ne l’est pas au sens commun car il s’agit du 

capital énergie dont nous sommes dotés lors 

de notre constitution physique, en rapport 

avec le centre énergétique chez Castaneda, 

le tantien du tao, le hara de la tradition 

spirituelle japonaise  crus  à tort comme 

centre de l’énergie essentielle, universelle, 

de l’être – et comme nous ne sommes 

évidemment plus dans un relationnel de 

captation de l’énergie de l’autre, que celle 

prise dans le ressourcement à la nature est 

maintenant pleinement conçue comme un 

subterfuge témoin de notre restant de 

faiblesse et comme nous ne pourrons pas 

avant notre mort vivre pleinement de 



 235 

l’énergie réelle, de l’Infini, nous n’avons 

plus qu’à nous éloigner de tout ce qui peut 

venir nous affaiblir exagérément. 

L’ermitage nous fait alors vivre des prises 

de conscience de lâcher-prise avec la 

sensation de nous détacher de plus en plus 

de ce qu’est la vie ordinaire, de ce qu’est le 

monde matériel, de ce qu’a été notre 

histoire personnelle, notre passé, mais aussi 

notre présent, ce qui est parfois assez 

désagréable, la sensation de vide, de ne plus 

avoir envie de rien, alors que justement 

nous avons envie du rien. Nous sentons que 

nous ne sommes plus du tout à notre place 

dans ce monde et, surtout, ce qui semble 

très étrange sur le coup, que nous n’y avons 

jamais été à notre place, que toute cette vie, 

cette forme de vie, a été une erreur, et là 

c’est une sorte de joie inconnue que nous 

éprouvons. 



 236 

Transmettre 
 

 

 

X : « Vivre utile » est un livre de 

transmission. 

 

SM : De la Connaissance, en partie. Mais il 

s’agit surtout de transmettre l’incitation de 

l’intention. Pour ce qui est de la 

Connaissance, la quasi-totalité des œuvres 

qui peuvent se trouver dans une librairie 

dédiée à la spiritualité est à jeter. Ce sont 

surtout des vecteurs de perdition. 

 

X : Alors, à qui se fier ? 

 

SM : Uniquement à soi-même. Mais il faut 

bien reconnaître qu’avant d’être 

suffisamment dans la sûreté de son 

intuition, il y a souvent besoin d’en passer 

par des tiers. Et déjà là c’est compliqué car 

comment une intuition encore mal maîtrisée 

peut nous faire trouver les bons vecteurs ? 

 

X : En tâtonnant ? 

 



 237 

SM : C’est inévitable. Le tout étant de ne 

pas rester collé à ceux qui maintiennent 

dans le cercle où l’on tourne en rond. C’est 

là aussi une des pistes d’apprentissage de 

l’ouverture de conscience. 

Par exemple, de nombreuses personnes 

croient que le dalai lama est un maître 

spirituel, alors que ce n’est qu’un chef  

d’Etat en exil. Evidemment il reflète une 

apparence de sagesse ; il a été retiré très tôt 

du quotidien du monde ordinaire pour être 

placé dans une posture surprotégée et 

conditionné dans cette image de guide 

spirituel. Cet être a-t-il vécu du quotidien 

ordinaire, habité en HLM, travaillé en usine 

ou au bureau avec des chefs hyper-

névrosés, connu le stress d’être parent… ? 

Comment transmettre avec justesse lorsque 

l’accès à la Connaissance n’est pas passé 

par les prises de conscience réelles de la 

vanité de tous ces modes de vie ? 

 

X : Certains sages des anciens temps ont-ils 

vécus en HLM ? 

 

SM : Derrière l’ironie de votre question se 

cachent bien des choses intéressantes à 

observer sur la manière dont l’ego en l’être 



 238 

humain essaie d’habiller les images de nos 

croyances. Par exemple, en ce qui concerne 

les « temps très anciens » pour lesquels 

même les historiens ne peuvent que se 

battre pour imposer leurs points de vue 

devant l’absence de preuves matérielles, 

c’est un régal pour l’ego d’inventer des 

mythes, des légendes, même des légendes 

modernes à l’apparence scientifique comme 

celle du personnage fictif composite. 

 

X : Vous pensez à quelqu’un en 

particulier ? 

 

SM : Lao Tseu, par exemple. Pourtant, 

l’être physique qui a écrit le livre du tao ne 

descendait pas de son OVNI pour offrir la 

Vérité au peuple terrestre. Le discours 

hermétique du premier abord pourrait le 

laisser croire ; ce serait si romantique. 

Pourtant son vécu ordinaire quel qu’ait été 

son type d’HLM l’a amené à nous 

transmettre ce livre puis à se retirer du 

monde ordinaire. 

 

X : C’est le seul qui trouve grâce à vos 

yeux ? 

 



 239 

SM : Il ne s’agit pas de trouver grâce, ni 

même de grâce. La pleine conscience fait 

que l’on voit qui a perçu ou non la vérité. 

L’exemple de Carlos Castaneda est assez 

éclairant sur ce point. Il a été très décrié ; 

même des gens dits très savants, de 

« grands intellectuels très reconnus » n’ont 

pu avoir une opinion certaine sur ce qu’il 

nous a transmis. Déjà parce qu’il ne peut 

s’agir d’opinion ; seule la conscience 

permet de voir. J’ai toujours observé parmi 

ceux que j’ai connus et qui se réclamaient 

de Castaneda qu’ils ne comprenaient pas 

l’essence de son message ; ils étaient 

généralement dans le mimétisme, ils 

jouaient à Don Juan sans s’en rendre 

compte ; ce qui ne les empêchaient pas de 

toucher parfois du doigt le réel. Mais il est 

nécessaire d’avoir vécu le réel et connaître 

pour voir que ce dont parlait Castaneda ne 

pouvait être inventé ; il avait connu lui 

aussi et vécu le réel ; même si certaines 

choses lui ont échappées et que, jusqu’à sa 

mort, il a maintenu certaines erreurs ; 

d’ailleurs, dans les dernières années de sa 

vie, il « flottait » ; et sa dernière 

contribution, les passes magiques, reflète ce 

flottement ; alors que ses œuvres 



 240 

antérieures peuvent en éclairer plus d’un 

malgré la forme parfois déroutante qu’il 

avait choisi pour transmettre le message ; et 

à ce propos il peut sembler en contradiction 

avec que je disais tout à l’heure sur le 

personnage fictif composite, car Don Juan 

en est un ; mais c’est Castaneda qui a choisi 

de le créer tel pour le besoin de la cause, ce 

que l’on appellerait aujourd’hui un docu-

fiction. 

 

X : Vous n’en dîtes pas plus sur ces erreurs, 

les choses qui lui ont échappées ? 

 

SM : Non, car là aussi c’est à chacun de les 

découvrir au besoin ; ça fait partie du 

processus. Je n’en citerai qu’une car elle est 

primordiale et empêche beaucoup de gens 

d’avancer. Il faisait dire à Don Juan que le 

suicide est la pire façon de mourir. Il 

oubliait une précision essentielle : mourir 

avant d’être dans la pleine conscience fait 

de la vie perdue une vie vraiment perdue, 

qui aura été inutile. Une fois dans la pleine 

conscience, seule la mort physique libère  

totalement et définitivement. Les 

catholiques tiennent le même discours sur 

le suicide, sans subtilité. Ils ne font que 



 241 

relayer le discours de l’ego dont c’est 

l’intérêt. L’être originel, en dehors de sa 

personnalité égotique, est libre de se donner 

la mort. 

 

X : Et connaissez vous des transmetteurs 

entièrement fiables ? 

 

SM : Ceux dont je viens de parler sont 

suffisamment intègres pour être entendus. Il 

y en a certainement bien d’autres mais qui 

ont préféré l’anonymat, ce qui est la 

meilleure façon de rejoindre l’Infini. Je 

pense notamment à ceux appelés gnostiques 

au début de l’ère chrétienne et qui au milieu 

de propos trop hermétiques ou fumeux nous 

ont transmis des vérités essentielles sur ce 

que  Jésus est réellement venu nous dire. 

 

X : Et le retour du Messie ? 

 

SM : Si vous attendez un retour similaire à 

ce qui s’est passé alors, vous allez être 

déçu. « Son » retour est permanent. Par 

exemple, ce qu’a fait quelqu’un comme 

Krishnamurti peut être étiqueté comme tel, 

si vous avez absolument besoin 

d’étiquette ! Ce qu’il nous a transmis est 



 242 

d’une pure justesse. La seule chose qui 

m’interroge, c’est la tendance de ses propos 

des dernières années de sa vie, parfois en 

contradiction complète avec le discours 

transmis durant des décennies, comme s’il 

avait accédé à la Connaissance trop tôt, sans 

être passé suffisamment par l’enfer du 

monde de l’ego, comme si sur la fin de sa 

vie l’ego avait réussi à le faire douter. 

Etrange ! 

Un peu comme Rimbaud, toute proportion 

gardée, faisant l’expérience du réel, encore 

adolescent, nous la transmettant dans ses 

« illuminations » ainsi que  par contraste 

dans la « Saison en enfer » inévitable après 

ce genre d’expérience ; puis ne sachant 

ensuite quoi faire de tout cela et perdant le 

reste de sa vie. 

 
Décembre 2016 

 

 

 

 

 

 

 

 



 243 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Addendum 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 244 

Prendre conscience du sens de la vie 

C'est quoi la conscience ? Comme une 

parabole cherchant à capter un signal 

venant d'un proche satellite ou d'un astre 

lointain... Proche ou lointaine, la vérité ? Ce 

qui fait la différence est l'ouverture de la 

conscience. Plus elle est ouverte, plus elle 

perçoit la vérité sur le sens de la vie... 

 

La Violence (1) 

La violence est ordinairement conçue 

comme un rapport moralisé entre un 

supposé bourreau et une supposée victime 

et ceci dans un évènement, en quelque 

sorte, figé. 

En réalité, comment fonctionne la 

violence ? 

La situation n'étant pas figée mais 

intervenant dans un processus toujours en 

mouvement, tentons de prendre un point de 

départ quelconque dans le processus ; le 

plus illustrant pour la compréhension est 

peut-être celui de la violence dite "gratuite". 

Un individu émet une violence à l'égard 

d'un autre individu sans aucune cause, du 

moins apparente, entre les deux. Celle-ci est 

reçue par la "victime" ; qu'est ce que cette 

dernière en fait ? Sans être trop 



 245 

schématique, elle peut, soit la garder en soi 

voire la retourner contre elle-même, soit la 

renvoyer sur une autre personne. 

Dans le premier cas, cette énergie négative 

va agir sous diverses formes et à divers 

degrés comme une perturbation 

désagréable, un traumatisme, un suicide, un 

processus pathologique tel un cancer etc... 

Dans le deuxième cas, la "victime" 

originelle peut renvoyer cette violence sur 

une tierce personne, pouvant être une 

nouvelle violence "gratuite" ou s'insérant 

dans un processus de violence déjà existant 

entre la "victime" originelle et cette tierce 

personne ; elle peut aussi la renvoyer à 

l'individu qui lui a fait subir cette violence. 

Dans ce dernier cas de figure, la "victime" 

originelle va être ordinairement considérée, 

dans l'évènement figé qu'est ce renvoi de 

violence, comme "bourreau", jugée 

moralement comme violente etc... etc... 

Parfois le lien de cause à effet est si flagrant 

qu'il sera question de légitime défense. 

Souvent le lien est si peu perceptible ou si 

subjectif, si sujet à interprétation, que le 

jugement moral (et sa médiatisation, le cas 

échéant) sera "à côté de la plaque" avec tout 

son cortège de conséquences néfastes... 



 246 

Un exemple : X et Y sont conjoints ; durant 

un temps plus ou moins long, Y reçoit de X 

une succession de violences verbales, 

psychologiques, plus ou moins ordinaires, 

qui finissent par s'accumuler en Y de façon 

incontrôlable ; un jour d'une violence 

verbale de trop, Y émet une violence 

physique à l'égard de X. Nous connaissons 

tous des exemples médiatisés de ce type et 

nous savons comment cela est traité, jugé. 

Mais qui a réellement compris l'ensemble 

du processus de violence ? 

Bien sûr, ce court exposé d'un 

fonctionnement de l'être humain peut 

paraître trop schématique ; les réalités 

relèvent de subtilités qui viennent habiller 

les évènements de violence et leur 

compréhension devient plus ardue. Pourtant 

il est nécessaire d'avoir conscience du 

processus basique pour éclaircir la 

compréhension de ces évènements. 

 

La Violence (2) 

Un jour, quelqu’un vous maltraite, même 

seulement verbalement ; comment 

réagissez-vous ? 

Vous vous sentez meurtri, vous ressentez de 

la colère, vous voulez vous venger… Même 



 247 

s’il n’y a pas de passage à l’acte, même si 

c’est le plus souvent inconscient, c’est la 

réaction ordinaire d’au moins 99% des êtres 

humains. 

Vous voulez changer cela, ne plus être pris 

dans ce fonctionnement ? Comment faire ? 

La plupart ira voir un psy, un conseiller 

conjugal… et cela peut aider, 

superficiellement. 

Vous sentez que ce fonctionnement est trop 

ancré pour pouvoir en être vraiment libéré 

et même qu’il traduit quelque chose de plus 

global qui vous dépasse ? Vous avez envie 

de vous en sortir ? 

Au commencement est l’intention. 

« Avoir envie de » et « avoir l’intention de 

» sont assez proches, ordinairement. Mais 

ici, ce mot n’a pas son sens ordinaire. En 

réalité, l’intention est une force ; c’est la 

force qui est une des caractéristiques de 

l’énergie qui est celle de l’infini dont notre 

conscience est issue, conscience qui est 

notre essence, ce qui est potentiellement 

éternel en nous, à la différence de notre 

personnalité égotique. 

Un aparté sur le « connais toi toi-même » 

de Socrate qui est si mal compris. Le « toi-

même » qui est à connaître n’est pas notre 



 248 

personnalité égotique mais notre essence 

d’être. 

Alors, comment connaître notre essence 

d’être ? 

En ouvrant notre conscience. Et comment 

ouvrir notre conscience ? 

Avec l’intention, cette force venant de 

l’infini et que nous pouvons laisser nous 

traverser. 

C’est cette force qui va nous porter à 

chaque étape de notre démarche 

d’ouverture de conscience, de connaissance 

de soi-même. 

Mais comment se laisser traverser par cette 

force ? 

Par l’intention. 

« trouver l’intention grâce à l’intention » 

peut paraître stupide au premier abord mais 

cette force qu’est l’intention de l’infini 

semble répondre à une sorte d’appel. 

Oubliez les « je me suis senti appelé » ou « 

je me suis senti une vocation » ; non pas 

parce que cela corresponde 

systématiquement à des leurres mais parce 

que l’ego, si ce n’est lui qui en est à 

l’origine, s’en empare immédiatement pour 

nous aiguiller sur des voies de garage. 



 249 

Cette sorte d’appel que vous allez ressentir 

comme évident et comme présent depuis 

toujours peut n’être qu’une vague étincelle 

résurgente de votre pré-emprisonnement 

dans la matière ; vos expériences 

successives pour vous appuyer sur cette 

force vont vous la faire découvrir de plus en 

plus sûrement ; un jour, vous n’aurez plus 

besoin de faire l’effort de la conscientiser ; 

cela sera devenu comme respirer. 

 

Aimer les chevaux 

J’entends souvent des gens qui disent aimer 

les chevaux… et puis je les vois monter 

dessus, s’en servir pour assouvir leur plaisir 

personnel… Cela interroge. 

De même, celles et ceux qui disent aimer 

les animaux… notamment parmi les « 

amoureux » de la nature, parfois militants 

écologistes et/ou actifs dans une association 

de protection des animaux… et je les vois 

capturer des animaux, les manipuler, les 

baguer… Et j’ai envie de leur demander : « 

vous aimeriez qu’on vous capture, qu’on 

vous manipule comme des objets ? Avez-

vous conscience du stress, de la souffrance 

que vous leur faîtes subir ? ». 



 250 

Bien sûr ils trouveront tout un argumentaire 

pour justifier ceci au nom du bien-être 

animal ; l’être humain se donne toujours de 

« bonnes » raisons pour justifier ses actes et 

donner de lui une bonne image. 

Si vous aimez les chevaux, si vous aimez 

les animaux, si vous aimez la nature, le seul 

« acte » que vous puissiez vous accorder est 

de les observer, de loin, et pas trop 

longtemps. 

Évidemment, il y aura toujours des 

exceptions, des situations où vous ne 

pourrez faire autrement que d’aller au-delà 

de cette attitude (qui ne doit jamais être une 

posture idéologique). 

Simplement, dans tous vos rapports à la 

nature, aux animaux, demandez-vous si 

vous êtes réellement juste. 

 

Fils de l’Infini 

Dès l’enfance, il m’a été essentiel 

d’entamer très tôt et peu à peu cette 

immersion douloureuse dans le monde 

ordinaire. 

Ce qui est en quelque sorte naturel et sans 

alternative pour tout un chacun m’a été une 

nécessité, malgré la souffrance, en 



 251 

considération de ce que je suis réellement, 

une "apparence d’être humain". 

Je n’en ai eu conscience que tardivement : il 

m’était nécessaire de jouer le jeu d’être 

humain, de mener sa vie ordinaire et bien 

au-delà de ce qu’en vit la plupart. 

Les notions de jeu et de jouer n’ont ici rien 

de leurs acceptions ordinaires, même si 

c’est bien l’ego qui joue son jeu en chacun 

de ces êtres. Car en fait de jeu, j’ai vécu 

tous ces évènements de vie humaine d’une 

façon on ne peut plus authentique et sans 

avoir, durant très longtemps, conscience 

que j’étais tout autre et que ce que je vivais 

était autant de champs d’expériences à vivre 

pleinement, en ressentant comme tout être 

humain les émotions, les sensations, les 

sentiments, les souffrances que sont les 

leurs. 

Je ne savais pas encore qu’il était essentiel 

que je vive tout cela pour connaître au plus 

profond de ma chair et au plus profond de 

mon âme ce qu’est une vie d’être humain en 

ce monde, de quoi elle est faite, comment 

elle est ressentie et, ce, sur un éventail 

d’expériences aussi vaste que possible. 

Cela était nécessaire afin de pouvoir les 

entendre au plus juste dans ce qu’ils disent 



 252 

de leur vie et cela était nécessaire afin de 

pouvoir, en toute connaissance de ce qu'est 

une vie d'être humain, leur transmettre au 

plus juste la vérité sur le réel et les vérités 

sur ce monde illusoire. 

Dans leur immense majorité, celles et ceux 

qui m’ont connu – qui ont cru me connaître 

– ne m’ont vu que comme un être humain 

ordinaire, se sont faits une image de moi en 

conséquence et m’ont jugé comme tel. 

Quelques rares ont entrevu ce que je suis 

réellement et cela a totalement changé leur 

vie, leur mort. 

 

Mon cœur 

« Comment ça va, mon cœur ? », « maman 

pense à toi, mon cœur »… 

Nous entendons cette expression à toutes 

les sauces et la plupart d’entre-nous ont 

tellement intégré le sens superficiel du 

« mon cœur » qu’ils n’ont pas conscience 

d’où cela les amène : à leur propre 

disparition. 

Notre cœur ne peut être qu’en nous. A 

partir du moment où nous l’extériorisons, le 

projetons sur des tiers, le donnons à de 

nombreux tiers et renforçons cette 

exfiltration à longueur de temps, 



 253 

qu’advient-il ? Que devenons-nous lorsque 

notre cœur n’est plus en nous ? Notre 

véritable existence (pas celle de notre 

personnalité égotique) disparaît. 

Il en est ainsi de tout ce que notre langage 

nous engage dans l’intention, même et 

surtout inconsciemment. 

Comme le « petit ». « Tu veux un petit 

café ? » ; vous voulez vraiment tout vivre 

en « petit » ? 

Comme le « trop ». « Oh ça c’est trop 

bon ! » ; alors pourquoi le prendre si c’est 

« trop » ? 

Parce que « ça déchire grave » ? Pourquoi 

voudriez-vous déchirer ce que vous aimez ? 

Et pourquoi ce serait grave, ce que vous 

aimez ? 

Etc… etc… 

 

Féminisme 

Un homme, une femme… ♪♪♪ chabadabada 

♪♪♪ 

Les discours féministes se répandent de 

nouveau, en tous sens, harcelants et 

culpabilisants… 

Dans quelle intention, à votre avis ? Quelle 

est l’intention de l’ego lorsqu’il cherche à 

opposer certains êtres à d’autres, même (et 



 254 

surtout) en utilisant notamment certains 

faits légitimes ? 

L’être humain, dans son obsession 

identitaire, s’étiquette et se revendique 

femme ou homme et, surtout, femme contre 

les hommes ou homme contre les 

femmes… gaspillant ainsi beaucoup de son 

énergie dans des combats de vanité. 

Nous ne sommes pas des hommes ou des 

femmes mais des êtres qui sont en eux 

féminin et masculin. 

L’égalité homme/femme revendiquée par 

les féministes devrait être en réalité une 

égalité, un équilibre, entre notre féminin et 

notre masculin en chacun de nous. 

 

La réussite 

Comment réagissez-vous à ce modèle de 

réussite dont nous sommes conditionnés 

depuis la naissance et abreuvés dans les 

films, séries tv, média… ? Gravir l’échelle 

sociale, s’afficher avec une belle femme ou 

un homme bien sous tout rapport, des 

enfants merveilleux et avoir l’air d’être si 

heureux etc… 

Autrefois, j’ai rencontré un coach de 

développement personnel qui ne cessait de 

répéter son expression favorite : « Réussir 



 255 

sa vie ET réussir dans la vie ». Bien sûr, par 

« réussir dans la vie » (par distinction à 

« réussir sa vie » c'est-à-dire sa vie 

spirituelle) il parlait de ce modèle de 

réussite dont il était question plus haut. 

Seulement, il n’avait pas pris conscience 

qu’ayant débuté sa vie professionnelle 

d’agriculteur par trois faillites, cela était 

devenu une obsession de « réussir dans la 

vie » ; aussi projetait-il son obsession sur 

ses « disciples » en développement 

personnel. 

Cette réussite en ce monde est un leurre ; il 

est même préférable de s’éloigner autant 

que possible de ce modèle et de se contenter 

matériellement du minimum vital ; pas 

nécessairement le dépouillement total mais 

juste la simplicité et la sobriété pour 

pouvoir vivre sans être ni dans les affres de 

trop de pauvreté ni pris dans les liens 

toxiques de la recherche de la « réussite » ; 

nous pouvons alors mettre l’essentiel de 

notre énergie à nous libérer de l’ego. 

 

Les saisons 

Nous sommes un 24 novembre et j'en 

entends beaucoup qui n'osent pas parler 



 256 

d'hiver ou s'en reprennent pour dire 

"automne"... 

Les occidentaux croient que les solstices et 

les équinoxes sont le début d'une nouvelle 

saison alors qu'ils en sont en réalité le 

paroxysme ; les saisons commencent 

environ 1 mois et demi avant le solstice (ou 

l'équinoxe) et finissent environ 1 mois et 

demi après. Ainsi, cet hiver a débuté il y a 

déjà une quinzaine de jours et se terminera 

vers début/mi février prochain. Bien sûr 

cela n'est pas aussi tranché et n'est pas au 

jour près ; d'autant que cela dépend des 

années, de l'évolution du climat et des 

régions ; car il est de nombreuses régions 

de par le monde qui ne connaissent que l'été 

et l'hiver et dont les périodes d'équinoxe 

sont de plus ou moins longues périodes de 

transition. 

Vous me demandez : "Mais quel rapport 

avec la spiritualité ?". L'ouverture de 

conscience, évidemment, qui permet avec 

l'observation de connaître ce genre de 

choses par soi-même et de se libérer des 

croyances et des routines ; et la discipline 

(pas celle qui consiste à obéir aux 

injonctions de l'autre) qui conduit 

l'ouverture de conscience sans se perdre de 



 257 

droite et de gauche aux moindres 

sollicitations de l'ego. 

 

La médecine 

Dans le cadre de nos soirées « la science, 

l’opium du peuple », nous parlerons ici, non 

pas comment au fil des siècles la science est 

venue supplanter la religion, mais de ce 

domaine particulier qu’est la médecine et 

plus particulièrement de ces médecins 

imbus de leur savoir au point de se 

présenter comme une sorte de clergé 

scientifique ayant tout pouvoir pour donner 

l’absolution lorsque, inconscients des 

limites de leur savoir, ils renvoient les 

misérables patients que nous sommes à 

expier nos maladies, sans reconnaître leur 

impuissance à justifier leurs honoraires 

libres exorbitants. 

Mais pourquoi les études de médecine ont 

été rallongées de 7 à 9 ans si c’est pour 

autant subir la stupidité de ces médecins ? 

« Au-delà de cette limite votre ticket n’est 

plus valable » alertait autrefois Romain 

Gary, il est vrai dans un tout autre domaine 

mais l’extrapolation ne serait-elle pas ici 

légitime ? 



 258 

Les médecins susnommés, ne sachant ou ne 

voulant pas percevoir les limites de leur 

savoir, croient que leur ticket est valable en 

tout ; de là à se prendre pour Dieu, le 

Tout… 

Il y a quelques années, je consultais un de 

ces médecins dits spécialistes qui, malgré 

des examens plus ou moins douloureux 

(pour le patient), concluait très 

laconiquement : « Je n’ai rien trouvé… 

Tout ça c’est dans votre tête ». 

Pourquoi avoir attendu autant d’années 

pour consulter en étant certain de la réalité 

des symptômes et, surtout, comment faire 

entendre à cette conscience aussi fermée 

que, de toute façon, tout est toujours 

d’abord dans la tête. 

En la consultant, je demandais juste à cette 

spécialiste qu’elle trouve comment « ce qui 

est dans la tête » avait réussi à matérialiser 

son plan dans le corps, le mien en 

l’occurrence ; après tout, le corps c’est le 

champ du savoir médical. Mais elle n’avait 

rien trouvé… Un peu plus d’honnêteté 

aurait dû lui faire dire qu’elle n’avait rien 

trouvé à partir de son seul savoir 

universitaire… et peut-être de sa longue 

pratique de la médecine ; mais de toute 



 259 

évidence cette longue pratique avait trop 

peu remis en question ce en quoi 

l’université l’avait formatée, là où 

l’expérience a besoin de remise en question 

et d’élargissement de l’esprit. 

Il ne sera pas non plus ici question de 

l’éternel débat entre médecine traditionnelle 

et médecines alternatives. Et pourtant, un 

médecin traditionnel qui cherche à aller au-

delà de la limite où son petit ticket n’est 

plus valable aurait trouvé quelque chose et 

ne se serait pas contenté d’asséner comme 

un couperet : « tout ça c’est dans votre 

tête ». 

Chère madame médecin, et si vous essayiez 

d’observer ce qui se passe dans votre tête 

lorsque vous dîtes cela ; vous arriveriez 

peut-être un jour à percevoir que l’ego vous 

manipule, vous aussi.  

 

Les sachants 

J’eus autrefois un « responsable 

hiérarchique » qui aimait rien tant que 

clamer à qui voulait l’entendre – et même à 

celui qui ne le voulait pas particulièrement 

mais se trouvait dans son espace audible – 

qu’il était un « sachant ». 



 260 

Les sachants, cette pseudo-caste d’élite, se 

disaient être ceux qui savaient. Qui savaient 

quoi ? En tout cas pas la Vérité. Mais cet 

état dont ils se revendiquaient s’établissait 

au regard de cette population d’exécutants 

grouillant autour d’eux dans le but 

d’exécuter tout et n’importe quoi de cette 

vanité dont est fait ce monde, notamment 

dans les milieux professionnels, et par là-

même, souvent sans en avoir conscience, de 

renforcer l’état de « sachant » de leurs 

supérieurs. 

Bien sûr, certains cherchaient à se translater 

d’exécutant en « sachant » comme un 

certain vizir cherchait à devenir calife. Rien 

de nouveau sous ce soleil ! 

Mais alors, qu’advient-il de ces 

« sachants » à l’instant de leur mort, a 

fortiori s’ils n’ont pas profité de leur longue 

période de retraite pour prendre conscience 

de la vanité de leur prétention d’ancien 

actif ? 

 

L’eau 

L’été dernier, lors de ces périodes 

caniculaires de plus en plus fréquentes et de 

plus en plus intenses, j’observais dans mes 

campagnes, non pas mugir les féroces 



 261 

soldats, mais se comporter nombre 

d’exploiteurs agricoles déversant des tonnes 

d’eau sur leurs cultures même au plus 

chaud de la journée. 

Encore aujourd’hui, les agriculteurs, dans 

leur immense majorité, considèrent l’eau 

comme leur bien personnel au moins autant 

qu’ils sont attachés à leurs terres – comme 

si la planète leur appartenait – y compris 

pour continuer à exploiter certaines cultures 

dont il est dit depuis des décennies, du fait 

de leur trop grand besoin en eau, qu’elles ne 

sont pas adaptées à nos latitudes. 

Ce sont ces mêmes qui se disent les 

nourriciers du pays alors que depuis les 

années 1950 plusieurs générations ont 

surtout empoisonné le sol et la 

population… et maintenant continuent à 

gaspiller le peu d’eau qu’il nous reste pour 

survivre. 

Un de ces jours d’été, je marchais sur un 

sentier de randonnée de ma commune 

lorsque j’aperçus des trombes d’eau tomber 

à même le bitume déjà surchauffé de la 

petite route vicinale bordant un champ de 

maïs. Non seulement l’agriculteur bravait 

les arrêtés préfectoraux en vigueur mais une 

infime partie de cette eau arrivait sur le 



 262 

maïs. Je rebroussais rapidement chemin 

pour ne pas être trempé et me rendais alors 

en mairie pour parler de cette situation sans 

indiquer le lieu précis du champ ; en 

l’absence d’élus, je m’attendais à ce que les 

agents municipaux me demandent cette 

précision pour en informer le maire ; mais 

non ; à la place, tout un discours cherchant 

à disculper éventuellement l’agriculteur – 

ou à ne pas s’embarrasser d’un problème 

supplémentaire ? – le tout me semblant ne 

pas les intéresser ; en dernier lieu, ne me 

proposent t’ils pas de contacter moi-même 

la police de l’eau (dont je découvre 

l’existence). Les représentants locaux, élus 

ou fonctionnaires, ne devraient-ils pas 

s’emparer sans délai de ce genre de 

situation ? Peut-être attendent-ils que l’eau 

cesse de couler à leur robinet. 

 

L’observateur neutre 

Le seul sens de notre vie est de quitter au 

plus tôt ce monde en nous libérant 

définitivement de l’ego, en pleine 

conscience. 

La seule manière de le réaliser est 

l’observation de soi-même, tout observer ce 

qui se passe en soi, afin de manifester des 



 263 

prises de conscience. Cette observation 

passe par l’observateur neutre. Cet 

observateur est comme une tierce personne 

qui serait positionnée juste derrière soi, un 

peu en hauteur, et comme « étrangère » à 

soi. Neutre car son observation doit être 

sans jugement et sans complaisance. C’est 

s’observer comme on regarderait un 

paysage, avec suffisamment de recul pour 

pouvoir voir ce qui se passe en soi tel que 

cela se passe réellement. 

Et c’est l’accumulation de ces prises de 

conscience qui amène à voir qui nous 

sommes vraiment, qui est réellement l’être 

humain, quel est ce monde, comment il 

fonctionne vraiment, ce qu’est réellement la 

vie, la mort… 

 

Judas 

Judas est traditionnellement considéré 

comme le « traître », celui qui a dénoncé 

Jésus aux autorités qui voulaient l’arrêter. 

En réalité, il a été le seul apôtre à participer 

activement à la manifestation du message 

que Jésus était venu transmettre, c’est-à-

dire que la mort peut libérer et nous 

ramener à notre vie essentielle. 



 264 

En fait, Judas s’est sacrifié pour permettre à 

Jésus de mourir et ainsi montrer cette 

libération et cette résurrection dans l’Infini. 

Malgré tout, encore aujourd’hui Judas 

continue à être considéré comme le modèle 

du traître ; l’ego fait ainsi son office dans 

l’esprit d’une grande partie de l’humanité. 

 

Changer 

Vous entendez probablement dire souvent : 

« les gens ne changent pas ». 

Ce n’est pas parce que cela est très 

majoritairement le cas que c’est impossible. 

Alors autant aller vers ce possible. 

Bien sûr, la plupart croit que changer c’est 

changer sa personnalité, ce qui reviendrait à 

vouloir changer l’ego ; mais nous ne 

pouvons pas changer l’ego. Le changement 

en question consiste simplement à 

s’éloigner autant que possible de l’ego pour 

laisser place à qui nous sommes 

réellement ; et qui nous sommes vraiment 

n’a rien à voir avec ce qu’est notre 

personnalité. Cet éloignement jusqu’à la 

libération ne peut se faire que par 

l’observation (neutre) et la prise de 

conscience jusqu’à la pleine conscience (et 

la pleine conscience n’a rien à voir avec ce 



 265 

que vous vantent certain(e)s dans leurs 

stages de « pleine conscience »). C’est une 

démarche solitaire « intérieure » et longue. 

Vous entendez aussi : « on ne peut pas 

changer les autres ». Et c’est le cas ; on ne 

peut changer que soi-même (c’est pourquoi, 

notamment, il est préférable d’éviter ceux 

qui veulent changer le monde, sauver la 

planète, faire un monde meilleur etc…). 

Cependant, il est possible d’éclairer l’autre 

sur ce dont on a fait soi-même 

l’expérience ; sous certaines conditions : 

- Ne pas chercher à changer éclairer 

ceux qui ne le veulent pas. 

- Pour ceux qui cherchent à changer, 

éclairer de façon subtile, délicate et 

surtout sans insistance. 

- Etre conscient que parmi ceux qui 

en sont demandeurs, la plupart 

refuseront d’entendre vos propos et 

même beaucoup deviendront plus 

ou moins agressifs à votre égard. 

Et, comme d’habitude, surtout ne me croyez 

pas ; faites-en vous-même l’expérience. 

 

 

 

 



 266 

Les pensées 

Le fameux cogito – je pense donc je suis – 

est souvent conçu dans l’idée que notre 

existence vient de notre faculté à penser. 

Pourtant Descartes partait d’une juste 

observation dans son propos : « il y a un je 

ne sais quel trompeur très puissant et très 

rusé, qui emploie toute son industrie à me 

tromper toujours. Il n'y a donc point de 

doute que je suis, s'il me trompe… » ; de là 

à affirmer que l’Homme est un être 

pensant… Il aurait fallu une suffisante 

remise en question pour observer que c’était 

sa pensée (trompeuse) qui lui dictait cela. 

En réalité, nos pensées ne sont pas NOS 

pensées ; ce sont celles de l’ego, ce flot 

ininterrompu de pensées que l’ego distille 

dans notre mental, cette voix incessante 

dans notre tête. 

L’observation (neutre) du phénomène fait 

prendre conscience de cette réalité. Elle 

permet aussi d’interrompre ce flot, au 

moins temporairement ; libérés de cette 

voix nous nous libérons de l’ego… 

temporairement, le temps de « voir » que 

notre existence ne tient qu’à notre capacité 

de conscience, cette parcelle de la 

Conscience de l’Infini que nous sommes. 



 267 

La vie après la mort 

Je ne reviendrai pas sur tout ce que j’en ai 

déjà dit dans « Vivre Utile » ; je 

(re)préciserai juste que : Nous sommes des 

consciences issues de l’Infini que l’ego a 

emprisonné dans la matière ; plus ou moins 

rapidement il a empli nos consciences de 

son esprit egotique afin de nous faire croire 

en la réalité de ce monde matériel et créer 

tout un système de croyances qui nous 

pousse dans les excès émotionnels dont il se 

nourrit. Nous devons donc en libérer notre 

conscience afin qu’à l’instant de notre mort 

nous puissions rejoindre l’Infini et ne pas 

rester emprisonnés, et désormais figés, dans 

le monde de l’ego. 

 

Résister 

Une base pour « vivre utile » est de ne pas 

gaspiller notre énergie. 

Résister est un gaspillage d’énergie. Nous 

sommes toujours perdant dans une 

confrontation même lorsque l’issue est une 

apparente victoire ; ne serait-ce que parce 

que nous y avons laissé beaucoup trop 

d’énergie. 

Le fonctionnement de l’ego est cyclique. 

Les cycles peuvent parfois être longs mais 



 268 

cela finit toujours par revenir « à la 

normale ». 

Au risque d’en choquer plus d’un, la 

« résistance » de la seconde guerre 

mondiale sans cesse vantée comme 

héroïque et fait majeur de la libération était 

une immense stupidité. Je ne parle pas de 

ceux qui anonymement ont œuvré 

modestement à sauver quelques vies de 

juifs (ou autres persécutés par la psychose 

du petit Adolf). Je parle, par exemple, de 

ces imbéciles qui ont tué un officier 

allemand dans une rue de Nantes et dont la 

stupidité a causé la mort d’une cinquantaine 

d’innocents ; et sans rien changer de 

fondamental à la situation sinon la haine 

accrue chez l’adversaire ; et il en est encore 

à s’indigner dans une incompréhension de 

ce qui est arrivé plus tard à Oradour-sur-

Glane ! 

Comme dans n’importe quelle situation de 

la vie, face à l’adversité, résister ne fait 

qu’entretenir la situation un peu plus 

longtemps et, surtout, perdre une précieuse 

énergie pouvant être utilisée de façon 

efficiente. Comment ? Par l’évitement. 

L’évitement peut prendre bien des formes. 

Il peut ressembler à la fuite, celle ayant une 



 269 

connotation négative ; pourtant, autrefois, 

Henri Laborit en faisait l’éloge dans un 

livre qui aurait pu s’intituler « éloge de 

l’évitement ». 

Au moment où la situation adverse est déjà 

manifestée, l’évitement consiste souvent à 

contourner l’obstacle ; là encore, cela peut 

prendre bien des formes. Une forme peut-

être inattendue et hélas sujette à discussion 

est de laisser passer, laisser filer, porter le 

moins possible attention à l’obstacle (et si 

vous avez déjà ouvert suffisamment votre 

conscience, vous savez que « ne pas porter 

attention à… » fait disparaître l’obstacle 

plus ou moins rapidement, un peu comme 

par enchantement). 

Vous pouvez aussi anticiper afin de limiter 

autant que possible la survenue d’obstacles 

en vous construisant un mode de vie qui 

laisse peu d’aspérité susceptible à l’ego d’y 

accrocher une quelconque adversité. Cela 

vous semblera peut-être trop mystérieux ; 

alors, pour découvrir ce qu’il en est, ouvrez 

votre conscience… 

 

Rimbaud 

Vu récemment un documentaire consacré à 

Arthur Rimbaud où d’éminents rimbaldiens 



 270 

étalaient force informations factuelles sur le 

poète maudit, en dressant ainsi un portrait 

emphatique mais réduit à leur vision 

ordinaire, comme si l’on pouvait découvrir 

la vérité sur Rimbaud (comme sur 

n’importe qui ou quoi) sans voir derrière les 

apparences. Ce film se concluait brièvement 

par « le grand mystère qu’est Rimbaud », 

les éminents spécialistes finissant par 

reconnaître sous cape que l’on ne pouvait 

finalement pas comprendre ce cher 

Arthur… 

« On n’est pas sérieux quand on a dix-sept 

ans » disait Rimbaud qui fit l’expérience de 

l’Infini très précocement, lors de sa période 

des « illuminations », expérience qui trouve 

sa plus juste interprétation dans son poème 

« Aube ». Cependant, ayant peu compris ce 

qui lui était arrivé, il en émit son fameux 

postulat du « dérèglement de tous les 

sens », ce en quoi il n’avait pas tout à fait 

tort puisque lorsque l’on fait l’expérience 

de l’Infini tous nos sens terrestres sont 

déconnectés, sauf que cette déconnexion 

des sens est un effet et non la cause de la 

perception de l’Infini ; il pouvait donc 

essayer tant qu’il voulait de dérégler ses 

sens, il n’a jamais pu renouveler cette 



 271 

perception « illuminante ». Aussi, toutes ses 

tentatives, principalement avec Verlaine, 

n’ont pu générer que cette « saison en 

enfer » que les éminents spécialistes ne 

voient que comme le récit factuel de ces 

entreprises et de leurs conséquences 

ordinaires alors que la vérité est dans le 

désespoir de ne pouvoir revivre l’Infini et la 

prise de conscience de l’erreur de son 

postulat sans pour autant mieux comprendre 

ce qu’il fallait faire de cette expérience 

d’avoir « embrassé l’aube d’été ». 

D’où la fuite et la réitération de ses 

perditions. 

 

Vivant 

Vous souvenez-vous de cette chanson où 

Goldman disait : « la maison si nette qu’elle 

en est suspecte, comme tous ces endroits où 

l’on ne vit pas » ? Une maison bien rangée 

est suspecte d’absence de vie ! Dans le 

même esprit, il est généralement pensé 

qu’une ville ou une rue pleine 

« d’animation » est vivante et qu’en 

l’absence de bruit et de trépidation elle est 

dite morte. Quelques exemples typiques de 

préjugés et croyances erronées. Car en 

réalité cette « animation » n’est que 



 272 

l’extériorisation de l’ego qui pousse les 

gens à s’agiter en tous sens et faire du bruit 

pour se donner l’illusion de leur existence. 

La vie ne se trouve pas à l’extérieur de 

nous-même ; notre existence ne se révèle 

pas dans notre agitation, bien au contraire. 

Un être qui passerait son temps calmement, 

dans une sorte de méditation par exemple, 

serait bien plus « en vie », plus proche de 

son existence réelle, que ces gens qui 

s’agitent, se sentent obligés de « faire », 

d’acter quelque chose en permanence, de 

vouloir laisser une trace de leur 

« existence » après leur mort… 

 

Côté sombre 

Il est une autre voie qui apporte une sorte 

de paix intérieure, du moins 

superficiellement ; c’est ce que nombreux 

font semi-inconsciemment ; « semi » car 

s’ils le font volontairement, s’ils le 

décident, c’est sans avoir conscience que 

l’ego n’est pas une part d’eux-mêmes mais 

une entité distincte qui les manipule. 

Ce qu’ils décident, c’est de basculer 

totalement dans ce qu’ils appellent leur côté 

sombre. 



 273 

Et il est vrai que cela a quelque chose de 

jouissif et même d’apaisant de manipuler 

les autres, ces autres qui essaient, 

vainement, d’être quelqu’un de bien, ou 

d’en avoir l’air ; cette impression de leur 

être supérieur, de mener le monde… 

Qu’en est-il alors à l’instant de vérité, 

l’instant de vérité inévitable qu’est l’instant 

de la mort, si tant est que la conscience ou 

même seulement une pré-conscience de la 

vérité n’est pas venue plus tôt ? Qu’en est-il 

de cette sorte de paix intérieure ? 

 

La foi, la prière 

Il est très répandu, notamment dans le 

milieu catholique, que la foi sauve et que la 

prière est  exaucée. 

La foi est une confiance absolue, en 

l’occurrence – dans le domaine spirituel - 

une croyance aveugle. Et c’est justement de 

toute croyance que nous devons nous 

libérer. La Connaissance ne peut se 

découvrir que par soi-même en ouvrant sa 

conscience. Une croyance, même absolue, 

est fragile car elle ne repose pas sur un vécu 

de notre conscience ouverte qui nous fait 

découvrir une vérité, une évidence qui fait 

que le doute disparaît réellement. Et c’est 



 274 

évidemment l’intérêt de l’ego de créer et 

maintenir ces croyances, y compris en la 

croyance de ce qu’est censé être la foi, a 

fortiori une confiance aveugle ; c’est 

l’intérêt de l’ego d’aveugler l’être humain 

sur ce qu’est Dieu. 

La prière est une demande fervente envers 

une instance supérieure. Mais de quelle 

instance s’agit-il réellement ? La plupart 

croient qu’il s’agit de Dieu la source de vie. 

En réalité, sans le savoir, en toute 

mystification, leur prière est adressée à 

l’ego. Si celle-ci est exaucée, la personne 

croit que c’est Dieu qui l’a entendue et 

reconnue comme juste ; en réalité, l’ego n’a 

fait cela que pour renforcer la croyance et, 

souvent, sous les apparences d’une 

bénédiction, pour en tirer une sorte de piège 

à venir (en priant Dieu, donc en fait l’ego, 

la personne attire l’attention de l’ego sur le 

problème que l’ego utilisera alors pour la 

piéger le moment venu ; c'est tout le 

paradoxe de cette croyance en la prière et 

de l'ignorance de qui est réellement Dieu). 

Cela, seule l’ouverture de conscience 

permet de le déceler, de le découvrir, de 

déjouer ces pièges. 

 



 275 

Aimez-vous les uns les autres 

Cette parole, qui n’a probablement pas été 

prononcée ainsi de façon laconique, n’a pas 

été comprise par les rédacteurs des 

évangiles et ceux qui depuis cherchent à la 

transmettre. 

Entendue ordinairement, elle laisse croire 

qu’il s’agit d’aimer l’autre tel qu’il est 

ordinairement, c’est-à-dire dans sa 

personnalité égotique ; ce qui revient à 

aimer la manifestation de l’ego en l’autre ; 

ce qui ne fait que renforcer l’autre dans son 

laxisme à se soumettre à l’ego encore et 

encore. 

Cette parole serait plus à rapprocher du 

« aimez vos ennemis ». Mais là encore, 

sans conscience, cela amène à croire qu’il 

faut aimer son ennemi dans sa personnalité 

égotique. Pourtant elle laisse mieux, ici, 

entrevoir comment considérer un ennemi 

ordinaire comme une sorte d’ami. 

Une ouverture de conscience suffisante 

permet de voir avec évidence que l’autre, a 

fortiori en ennemi, est là pour nous faire 

avancer vers le rien, vers notre libération. 

Bien sûr cet ennemi ne devient pas un ami 

au sens ordinaire ; cet autre est aussi cet 

être plus ou moins empreint d’ego avec tout 



 276 

ce que cela traduit de désagréable pour 

nous ; parvenir à l’aimer plutôt que de se 

laisser aller à son égard à tous ces 

sentiments négatifs, légitimes d’une 

certaine manière mais qui nous poussent 

dans une impasse, c’est voir l’autre au-delà 

de sa personnalité égotique et comme le 

vecteur de notre dépassement, de notre 

avancée vers notre libération. 

Il va sans dire que cette démarche ne revêt 

aucune obligation à devenir proche de cet 

autre, ennemi ; il est rarement utile 

d'essayer de s'en faire un ami (ordinaire) ; il 

est même souvent préférable de garder une 

distance. La démarche est "intérieure", dans 

ce changement de regard sur l'autre, dans le 

changement de paradigme en soi à travers 

le basculement de sentiment à son égard. 

 

Cordialement 

Cette expression, soi-disant de politesse, 

s’est répandue un peu partout ces derniers 

temps. 

Qu’en dit le Littré : Bienveillance ouverte 

et sincère, franche. 

Or, si vous êtes vraiment observateur, vous 

avez pris conscience que son utilisation ne 



 277 

correspond presque jamais à cette 

définition. 

Utilisé comme un passe-partout, le terme 

« cordialement » dévoile au mieux une 

indifférence et souvent une certaine mise à 

distance de l’Autre. 

Ce qui se révèle plus globalement de cette 

façon de s’adresser à l’Autre c’est que ça ne 

vient pas du cœur, qu’il n’y a pas de réelle 

sincérité. 

Cela me rappelle la fameuse expression 

« mi casa es tu casa » que j’ai longuement 

expérimentée au Mexique où j’ai pu 

prendre conscience combien il ne s’agissait 

en fait que d’une posture culturelle (bien 

sûr largement inconsciente) où l’individu 

(son ego, évidemment) cherche à se donner 

une belle image de lui-même alors qu’au 

fond, vis à vis de l’Autre, il n’y a pas 

réellement de sincérité. 

Si vous n’avez pas encore conscience de 

ces phénomènes, observez au-delà des 

apparences afin d’aiguiser votre perception, 

votre capacité d’observation. 

 

Abstraire 

Dans « Vivre Utile » je disais ne pas 

pouvoir en dire beaucoup plus sur ce que je 



 278 

nommais « le rien » tant les mots 

deviennent vides de sens dans la pleine 

conscience. Je vais cependant apporter une 

précision utile. 

Abstraire est ici faire abstraction de toutes 

ces situations de notre quotidien qui nous 

dérangent, nous polluent (les nuisances 

d’un voisin, le harcèlement d’un collègue, 

les reproches incessants d’un conjoint 

etc…), c’est-à-dire tout ce que l’ego crée 

pour nous amener dans un excès 

émotionnel dont il peut se nourrir. 

Même si nous ne devons pas nous interdire 

la fuite (quitter un quartier, un travail, un 

conjoint…) lorsque la situation est devenue 

excessive au regard de notre capacité du 

moment à la vivre, la première attitude est 

d’utiliser cette situation pour développer 

l’observation neutre et prendre conscience 

de ce qu’il y a derrière les apparences ; ceci 

peut nous amener à abstraire la situation 

jusqu’à être comme si celle-ci n’existait 

pas. 

Par exemple, commencer par entendre de 

façon excédée les aboiements récurrents du 

chien d’un voisin puis observer en soi 

comment l’ego nous pousse à en être 

excédé et prendre aussi  conscience que 



 279 

l’ego du voisin et celui du chien ont mis en 

place cette situation pour créer autour d’eux 

les réactions émotionnelles excessives dont 

ils se nourriront. 

Bien sûr cela demande du temps ; la 

persévérance de cette pratique fait s’alléger 

la réaction émotionnelle jusqu’à, un jour, ne 

plus entendre les aboiements du chien. La 

situation est devenue abstraite. 

Attention, il ne s’agit pas de refoulement ou 

de déni, surtout pas ; sinon cela se 

retournerait contre nous un jour ou l’autre. 

Il s’agit de prise de conscience de la réalité 

derrière l’apparence de la situation ; celle-ci 

n’est pas effacée ou refoulée, elle est 

abstraite. 

Pour qui est encore dans une démarche 

d’ouverture de conscience, cette pratique 

d’abstraction permet aussi de développer la 

capacité d’observation et, bien sûr, 

l’ouverture de conscience. Pour qui est dans 

la pleine conscience, puisque l’ego continue 

à tenter, il n’y a plus de conscience à ouvrir 

davantage mais l’observation neutre est 

devenue naturelle et facilite ainsi 

l’abstraction… sans être simple pour 

autant ; ceci amène au « rien », le rien 

d’ego. 



 280 

Les excès 

Longtemps l’être humain s’est comporté 

sans attention à l’égard de son 

environnement et au moment où la 

conscience écologique prit son essor il 

poussa, ne serait-ce qu’idéologiquement, 

dans l’extrême sa volonté de « sauver la 

Terre », parfois jusqu’à l’absurde, l’être 

humain ne pouvant s’empêcher de tomber 

d’un extrême dans l’autre. L’ego met ainsi 

l’être humain dans des situations où il va 

pouvoir se nourrir de l’énergie de ses excès 

émotionnels. 

Longtemps les hommes ont soumis les 

femmes et au moment où le féminisme prit 

son essor les femmes, parlant d’égalité, ont 

commencé à acter leur suprématie, l’être 

humain ne pouvant s’empêcher de tomber 

d’un extrême dans l’autre. Comme toujours, 

l’ego met l’être humain dans des situations 

où il va pouvoir se nourrir de l’énergie de 

ses excès émotionnels. 

Longtemps vous avez vécu sans que la 

question du sens de la vie ou même 

seulement du sens de votre vie vous 

traverse l’esprit ; et un jour elle vous 

surprend et vous vous tournez vers une 

religion ou un stage de reiki ou un salon du 



 281 

bien-être ou plein d’autres choses du même 

genre, avec avidité, en croyant que tout ceci 

va vous apporter les réponses… Et encore 

et encore, l’ego vous met  dans des 

situations où il va pouvoir se nourrir de 

l’énergie de vos excès émotionnels… 

 

L’Enfant-Roi 

Succédant à une longue ère où les parents 

avaient quasiment le droit de vie ou de mort 

sur leurs enfants, à la fin des années 60 / 

début des années 70 est apparu le culte de 

l’Enfant-Roi : il faut laisser l’enfant faire 

tout ce qu’il veut et ne lui imposer aucune 

limite. Idée absurde de favoriser l’entière 

liberté de l’ego en l’être humain dès la 

petite enfance qui se cantonnait alors dans 

les milieux qui aujourd’hui seraient dits 

alternatifs ; mais dès la fin des années 70, 

cette culture a commencé à se répandre 

dans la population. 

Et ces enfants sont devenus parents. 

Qu’ont-ils pu transmettre ? Nous avons pu 

observer qu’ils ont abandonné cela à une 

Education Nationale totalement dépassée 

par une tâche censée relever  d’une relation 

de confiance parents/enfants. 



 282 

Leurs enfants n’ayant reçu aucune véritable 

éducation, nous pouvons voir leur 

incapacité à concevoir l’attention à l’Autre, 

le respect de l’Autre… La vie en commun 

est devenue encore plus difficile avec ces 

deuxièmes générations. Et certain(e)s vont 

devenir parents… 

L’Ego-Roi toujours plus roi en son 

royaume ! 

 

L'ego créa ce monde 

et les minéraux en captant des consciences 

dans l'Infini et en les enfermant dans la 

matière ; les minéraux sont dotés de 

conscience. 

Ne se sentant pas assez nourri de l'énergie 

des minéraux, l'ego créa les végétaux, de la 

même manière. 

Ne s'est-il encore pas suffisamment rassasié 

de l'énergie des végétaux ? L'ego créa les 

animaux en enfermant dans la matière des 

consciences captées dans l'Infini, l'animal 

créé dans le système proie/prédateur afin de 

générer plus d'excès émotionnels. 

Mais en voulant toujours plus, l'ego créa de 

la même manière l'être humain ; l'humain 

est homme à l'origine et l'ego créa sa 

variante femme afin d'être sa plus forte 



 283 

tentation tout en lui permettant de se 

reproduire à l'infini. 

Comment se libérer de l'ego et retrouver 

l'Infini ? 

 

Nous ne devons 
laisser aucune trace de notre passage en ce 

monde. 

Nous devons laisser le moins possible de 

traces de notre passage en ce monde. 

Chaque trace que nous laissons peut nous 

retenir ici après notre mort, d'autant plus 

que la trace est intense, d'autant plus que la 

trace est publique. 

Ce pouvoir de rétention dépend en partie de 

ceux qui restent et dépend surtout de 

l'Infini, de la force qui nous relie à l'Infini. 

 

Mais, surtout, 

ne me croyez pas ; découvrez tout cela par 

vous-même. L’approche intellectuelle et la 

croyance n’apporteront aucun réel 

changement en vous ; seule la démarche 

d’ouverture de conscience apporte ce 

changement. Toutes les paroles que je vous 

ai données ne sont là que pour vous inciter 

à entrer dans cette démarche. 



 284 

Alors ouvrez votre conscience, trouvez en 

vous l’intention pure, regardez au-delà des 

apparences, utilisez l’observateur neutre, 

percevez la voix de l’Infini et découvrez les 

vérités par vous-même. 

 

 

 



 285 

( 4ème de couverture ) 

 

Stelo Marina 

Vivre utile, se libérer de l’ego 
 
« …je me sentais comme dans un brouillard où 

je voyais parfaitement clair, je ne voyais plus 
avec mes yeux mais avec tout mon corps, le 

champ, les arbres, le ciel, tout était comme le 

prolongement de mon corps, corps que je ne 
sentais plus, du moins je ne le sentais plus 

comme différencié du reste ; le temps s’était 

comme arrêté… » 
 

Au sein de l’Infini, le monde matériel est une 

création de l’ego, un leurre. L’ego en est le 

créateur, considéré à tort comme Dieu. Seul 
l’Infini est réel et peut être vu « comme Dieu ». 

Vivre utile c’est retrouver l’Infini en nous 

libérant de l’ego et ainsi être, enfin ! 
Comment ? En ouvrant notre conscience, 

jusqu’à la Connaissance, la vérité. Cela 

demande juste détermination, courage et 

persévérance car jusqu’au bout l’ego tentera de 
nous manipuler. Alors seule la mort physique 

nous libérera définitivement. 


